
Japan
Syn-

20.–29.5.2014

Kunst und Politik nach Fukushima

ジャパン・シンドローム 
 

 

 
 

 
 

 

drome



Im Februar 2013 besuchte ich im Contemporary Art Center in Mito die
Ausstellung “Tadasu Takamine’s Cool Japan”. Der Titel bezieht sich auf
einen Slogan, mit dem die Regierung die Kultur ihres Landes für ein in-
ternationales Publikum vermarktet. Im Gegenzug nimmt Tadasu Taka-
mine, ein ehemaliges Mitglied der legendären Performance-Gruppe
Dumb Type, die Atombombenabwürfe über Hiroshima und Nagasaki auf
der einen Seite und die Nuklearkastrophe von Fukushima andererseits
als zwei einschneidende historische Bezugspunkte, um weitverbreitete
Konstruktionen japanischer Identität zu untersuchen.

Seine Videoarbeit “Japan Syndrome”, die als Teil der genannten Ausstel-
lung gezeigt wurde, ist ein theatrales Re-Enactment von Gesprächen
zwischen Kunden und Verkäufern in Lebensmittelgeschäften über die
Belastung von Nahrungsmitteln durch radioaktive Strahlung. Sie machte
die Verdrängungsmechanismen innerhalb der japanischen Gesellschaft
so sichtbar, dass wir unser Festival, das sich mit “Kunst und Politik nach
Fukushima” beschäftigt, den Titel dieses Werks gegeben haben. 

Nicht weniger eindringlich war ein Raum mit sechs Skulpturen, die der
Plastik “Die Bürger von Calais” von Auguste Rodin aus dem Jahr 1895
nachmodelliert sind.1 In seiner Adaption ehrt Tadasu Takamine einige
Bewohner der Stadt Mito. Einige von ihnen waren unmittelbar von den
Schäden des Erdbebens betroffen. Andere betätigen sich als Aktivisten
gegen die Atomwirtschaft. Ihre Körper und ihre Mimik hat er denen jener
Bürgern von Calais nachgeformt, die in einem Akt der Zivilcourage ihre
Heimat vor dem Untergang retteten. Die Originalskulptur, so Tadasu Ta-
kamine, “verrät die unterdrückte Wut der Dargestellten. Ihre Situation
erschien mir mit der Lage Japans nach dem Atomunfall vergleichbar. Ich
hatte meine Figuren in Decken eingehüllt dargestellt, unter dem Ein-
druck eines Bildes von Menschen, die nach dem Tsunami im kalten Wind
standen. Alles hatten sie verloren, und geblieben waren ihnen nur die
Decken, die sie schützend um sich zogen, wie das Signal zum Aufbruch
in ein neues Leben.”

Die Ausstellung “Cool Japan” war so etwas wie eine Initialzündung. Sie
hat mich verstehen gelehrt, wie sehr die Ereignisse vom 11. März 2011,
auch zwei und drei Jahre später immer noch den Alltag der Menschen
prägen. Neben Tadasu Takamine gehören auch Toshiki Okada, Akira Ta-
kyama, Hikaru Fujii oder Tori Kudo zu den Künstlern, welche die nach

dem Desaster einsetzende Agonie und Sprachlosigkeit überwunden ha-
ben und nun offen über das “Japan Syndrome” sprechen. Viele Mythen
der Nachkriegszeit, die jahrzehntelang nicht hinterfragt wurden – das
Vertrauen in unbegrenztes Wirtschaftswachstum durch billige Energie
und der Glaube an Beherrschbarkeit von Natur und Technologie – sind
brüchig und als existentielle Bedrohung der Bevölkerung beschreibbar
geworden.

Ausgehend von diesen Entwicklungen beschäftigt sich das Festival “Ja-
pan Syndrome”, vom 20. bis 29. Mai im HAU Hebbel am Ufer, mit der Fra-
ge, wie sich die japanische Gesellschaft und die Sprache der Kunst seit
den Ereignissen vom 11. März 2011 verändert haben. Das Spektrum
reicht von aktivistischen Ansätzen, wie sie Tadasu Takamine oder Hikaru
Fujii vertreten, bis hin zu der zurückhaltenderen Position von Toshiki
Okada, der über seine Arbeit an “Current Location” sagt, er habe hier,
unter dem Eindruck des 11. März 2011, erstmals zu einer Struktur mit
einer dramatischen Handlung im klassischen Sinne gefunden: “Die Figu-
ren in diesem Stück weinen, sie morden und werden ermordet.”

Die Themen, die im Rahmen des Festivals und in der vorliegenden be-
gleitenden Publikation zur Sprache kommen, liegen für das westliche
Publikum nur scheinbar 9.000 Kilometer entfernt. Es ist kein Zufall, dass
die Diskussion um das Verhältnis von Autonomie und Engagement, mit
der sich im HAU auch die Reihe “Phantasma und Politik” beschäftigt, in
Zeiten des Krisenkapitalismus überall auf der Welt so leidenschaftlich
geführt wird wie lange nicht mehr. Was tun? Was kann die Kunst aus-
richten? Kann sie und soll sie handlungsfähig machen? 

In einem Text, den er bereits wenige Tage nach der Katastrophe in der
“Frankfurter Allgemeinen Zeitung” veröffentlicht hat und den wir in die-
ser Publikation noch einmal im Wortlaut dokumentieren, macht der So-
ziologe Harald Welzer darauf aufmerksam, dass “Fukushima” für eine
grundlegende Krise der globalen Energieversorgung steht. Der Preis für
die “Komfortzone”, die sich die Wohlstandsgesellschaft auf der Grund-
lage zutiefst fragwürdiger ökonomischer und ökologischer Entscheidun-
gen eingerichtet hat, ist zu hoch geworden.

Annemie Vanackere 
und das Team des HAU Hebbel am Ufer 

Was tun? Roadside Japan
Die Fotos im Reiseführer verheißen gepflegte Gärten, Kirschblüten und zauberhafte
Tempelanlagen vor dem Panorama des Mount Fuji. Doch es gibt ein Japan abseits die-
ser Touristenattraktionen. Seit vielen Jahren reist der Fotograf Kyoichi Tsuzuki durch
das Land und dokumentiert das Absonderliche im Alltäglichen. Seine Bilder nimmt er
vor Einkaufs-Malls, in riesigen Themenparks und auf Parkplätzen am Straßenrand auf.
Das Ergebnis ist vieldeutig, manchmal skurril und immer erstaunlich. Eine Auswahl
der  Fotografien aus seiner Serie “Roadside Japan” ist in diesem Heft zu sehen. Am
29. Mai ist Kyoichi Tsuzuki mit einer Late Night Lecture Performance im HAU zu Gast.

1 Das berühmte Kunstwerk “Die Bürger von Calais” von Auguste Rodin war 1895 im Auftrag der nordfranzösischen Hafenstadt entstanden. Es erinnert an den Angriff auf Calais durch die 

Truppen der englischen Krone im Jahr 1347, während des Hundertjährigen Kriegs. Um die drohende Kapitulation, die Plünderung und Zerstörung der Stadt zu verhindern, stellten sich sechs

der angesehensten Bürger freiwillig als Geiseln zur Verfügung. Barfuß, mit nur einem Hemd bekleidet und dem Strick um den Hals gingen sie auf König Eduard III. zu, der ihnen – nach einer 

Intervention der englischen Königin Philippa von Hennegau – am Ende das Leben schenkte.

➙ For an English version of this magazine please see www.hebbel-am-ufer.de 2



5

Ich wurde 1959 in Yokohama geboren. Meine El-
tern und ich hatten zunächst keinerlei Beziehung
zu Fukushima. Das änderte sich im Herbst 1968.
Ich war neun, als mein Vater von seiner Firma
dorthin versetzt wurde. Bis 1978 habe ich in Fu-
kushima gelebt. Mit 18 zog ich zum Studieren
nach Tokio.

Die späten 60er Jahre, das war die zweite Hälfte
von Japans stürmischem Wirtschaftswachstum.
Die Tokioter Unternehmen breiteten sich mit ih-
ren Produktionsstätten über das ganze Land
aus. Von heute aus gesehen ist mir klar, dass
auch der Bau des Kernkraft-
werks Fukushima Daiichi, mit
dem zwei Jahre vor unserem
Umzug begonnen wurde, Teil
dieser Entwicklung war. Mein
Vater arbeitete in einer Fabrik,
in der Präzisionsteile für elek-
trische Kleinausrüstungen gefertigt wurden. Es
gab keine direkte Verbindung zur Atomanlage.
Inzwischen weiß ich, dass auch weitere meiner
Mitschüler aus anderen Gegenden nach Fukushi-
ma gezogen waren.

Ich würde nicht gleich von Fraktionen reden, aber
ich meine mich zu erinnern, dass es in der Grund-
schule eine klare Trennung gab zwischen den
Kindern, die den örtlichen Dialekt sprachen, und
einer Minderheit, die ihn nicht beherrschte. Die
Kluft zwischen dem Großraum Tokio und den üb-
rigen Regionen war seinerzeit sehr viel größer als
heute. Ich fühlte mich irgendwie fehl am Platze
und hatte das Gefühl, dass man auf mir “herum-
hackte”. Ehemalige Klassenkameraden versi-
chern mir, dass dem nicht so war; sie sagen: “Du
warst so etwas wie unser Sandplatzkönig.” Das
entsprach nur nicht meiner Selbstwahrnehmung.

Als Oberschüler begann ich, den Unterricht zu
schwänzen. Ich trieb mich in Jazz- und Rockknei-
pen herum. Es gab noch kein Internet. Also waren
diese Orte meine Informationsquelle, und hier
entstand auch mein Wunsch, selber Musiker zu
werden. Von da an war ich ein Getriebener: Ich
wollte unbedingt in die große Metropole. Unter
dem Vorwand des Studiums ging ich nach Tokio
und tat alles, um mein Ziel zu erreichen. Die Se-
minare an der Universität fanden natürlich in der
Regel ohne meine Anwesenheit statt. An einen
Ort namens Fukushima verschwendete ich mehr
als 30 Jahre lang keinen Gedanken mehr.

Und dann kam die Katastrophe vom 11. März.
Selbst wenn es beim Erdbeben und dem Tsunami
geblieben wäre, hätte es mich vermutlich sehr mit-
genommen. Doch wäre ich selber wohl kaum aktiv
geworden, denn Fukushima-Stadt (wenn von Fu-
kushima gesprochen wird, ist hier meist die Prä-
fektur gemeint, A.d.Ü.), wo ich gewohnt hatte, war

vom Tsunami kaum betroffen, und keiner meiner
Freunde lebte in unmittelbarer Küstennähe. Der für
mich entscheidende Punkt war die Atomanlage.
Die Menschen verloren plötzlich ihre Heimat. Ra-
dioaktive Strahlung ging auf viele Gemeinden nie-
der. Durch all das änderte sich etwas in mir. Es war
eine außerordentlich bedrohliche Situation.

Die Medien versagten auf ganzer Linie. In Überein-
stimmung mit den Erklärungen der Regierung – “Es
besteht keine Gefahr”, “Es wird zu keinen gesund-
heitlichen Auswirkungen kommen” – war aus den
Tageszeitungen, aus dem Fernsehen und aus dem

Radio nur die stereotype Floskel
“Bitte verhalten Sie sich ruhig”
zu vernehmen. Die Kernschmel-
zen in den Reaktorblöcken wur-
den verschwiegen. Gleichzeitig
erhielt man in den amerikani-
schen Medien die gegenteilige

Auskunft: “Die Menschen im Umkreis von 80 Kilo-
metern um die Anlage sollten evakuiert werden.”
Zu diesem Zeitpunkt hatten wir keine Ahnung, was
stimmte und was nicht. Erst kurz zuvor war be-
kannt geworden, dass die SPEEDI-Daten (ein Netz-
werk, das im Ernstfall rasche Prognosen über die
Ausbreitung der Strahlung erstellte) bereits von der
US-Armee zur Verfügung gestellt worden waren. Die
amerikanische Forderung nach einer Sperrzone von
80 Kilometern basierte vermutlich auf diesen Zah-
len. Die Medien kamen nicht ihrer Aufgabe nach, die
Angaben der japanischen Regierung zu überprüfen
und als Fehlinformationen zu enttarnen.

Im März und April 2011 standen uns und den Ein-
wohnern von Fukushima nur einander widerspre-
chende Informationen zur Ver-
fügung. Wir wussten nicht,
was wir eigentlich glauben
sollten, und gelangten nur un-
ter großen Anstrengungen an
die Fakten. Wenn ein Gebiet,
trotz vorhe riger Unbedenklich-
keitserklärung, evakuiert wur-
de, vermuten die Menschen natürlich Vertu-
schungsaktionen und ver lie ren das Vertrauen in
die Regierung und die Wissenschaftler.

Sehr viel später wurde bekannt, dass die Verstrah-
lung an verschiedenen Orten rund um Fukushima
so hoch gewesen ist, dass die Einnahme von Jod-
Präparaten zwingend notwendig gewesen wäre.
Im März wurde in Fukushima-Stadt sogar eine Be-
lastung von über 20 Mikrosievert pro Stunde ge-
messen. Das war alles andere als normal.

Am 10. April versammelten sich nur aufgrund von
Twitter-Botschaften ungefähr 10.000 bis 15.000
Demonstranten in dem Tokioter Stadtteil Koenji.
Es war die erste große Anti-Atomkraft-Demons-
tration nach dem Reaktorunglück. In der japani-

schen Presse wurde so gut wie gar nicht darüber
berichtet. Es ist keine Übertreibung, zu behaup-
ten, dass die Demonstration bewusst ignoriert
wurde. Als ich einen Journalisten nach den Grün-
den fragte, sagte er: “Weil die Menschen keine
Fachleute sind.” Woraufhin ich antwortete: “Ent-
schuldigung, aber genau darum geht es doch bei
einer Demonstration: um Menschen, die nicht
vom Fach sind.” Da meinte er: “Wir berichten
nicht ohne eine Pressemitteilung.” Es ist doch die
Aufgabe von Journalisten, irgendwo persönlich
hinzugehen und einen Artikel selber zu recher-
chieren und zu verfassen, oder nicht? In unserem
Land schien die Presse noch nicht einmal dieser
elementaren Aufgabe nachzukommen.

Ich glaube nicht, dass diese Ignoranz gezielt von
der Regierung gesteuert wurde. Meiner Meinung
nach hängt die fehlende Berichterstattung damit
zusammen, dass in den Nachrichtenredaktionen
vor allem Angehörige einer Generation sitzen, de-
ren Haltung zu Protesten von Desillusionierung
geprägt ist. Diese Leute denken: “Demonstratio-
nen verändern doch ohnehin nichts.”

Am 11. April 2011 fuhr ich zum ersten Mal seit
der Katastrophe nach Fukushima. Vor meiner
Abreise traf ich in Tokio noch Michiro Endo von
der Band Stalin, die man als eine Art Vorläufer
des Punk bezeichnen könnte. Er stammt aus Ni-
honmatsu in der Präfektur Fukushima. Endo er-
zählte mir: “Ich möchte am 15. August ein kos-
tenloses Festival in Fukushima organisieren, un-
ter dem Titel: ‘Fuck you, Kernkraftwerke’.” Er
wollte wissen, was ich davon halte. Ich war so-
fort begeistert von der Vorstellung einer Veran-

staltung mit diesem Titel. Nicht
“für” oder “gegen”, sondern
“Fuck you” – darauf konnte nur
ein Punk kommen. Großartig.
Allerdings fragte ich mich, ob
sich die Menschen in Fukushi-
ma für ein Projekt mit einem
“Fuck you” auf den Plakaten

erwärmen könnten. Das mussten wir die Leute
vor Ort schon selbst fragen.

Also fuhren wir los. Auf den ersten Blick sah Fukus-
hima fast genauso aus wie vor dem Unglück. Der
Himmel war blau, und die Berge waren unverän-
dert. Nur die Strahlung war ungewöhnlich hoch:
zwischen ein und zwei Mikrosievert im Zentrum
von Fukushima-Stadt. Unter den Dachvorsprüngen
der Häuser konnte sie leicht auch schon einmal 10
betragen. Allerdings spürten wir nichts davon. Wir
hatten keine Ahnung, wie wir die ganze Situation
deuten und was wir davon halten sollten.

Als wir verschiedenen Leuten erzählten: “Wir ha-
ben vor, ein Festival unter dem Titel ‘Fuck you,
Kernkraftwerke’ zu organisieren”, reagierten zu-

Projekt 
FUKUSHIMA! – 
Ein Bericht
Otomo Yoshihide, eine Legende der Musikszene Japans, ist in 
Fukushima aufgewachsen und lebt in Tokio. Nach dem 11. März 2011
macht er sich auf in die Krisenregion. Gemeinsam mit den Menschen 
vor Ort gründete er einen Radiosender und rief ein Festival ins Leben.

Auf den ersten Blick
sah Fukushima fast
genauso aus wie
vor dem Unglück. 

Die Medien 
versagten auf 
ganzer Linie

4



6

nächst alle mit Skepsis. Ihre ehrliche Meinung war,
dass es einfach nicht der richtige Zeitpunkt für ein
Festival war. Aber während wir weiter redeten, än-
derten alle ihre Einstellung und sagten schließlich:
“Na ja, vielleicht könnte man wirklich so etwas ma-
chen.” Gleichzeitig waren alle auch der Meinung,
dass die Veranstaltung nicht die
Kernkraftwerke in den Mittel-
punkt stellen sollte. Zu jener
Zeit hatte die Regierung die
Evakuierung von Iitate in die
Wege geleitet. Alle fürchteten,
dass Fukushima als Nächstes
an der Reihe sein könnte. Alle
fühlten sich wie gelähmt. In den
Gesprächen kamen wir irgendwann auf das Motto
“Was sollte Fukushima jetzt machen?” Doch
dann dachten wir – nein, es müsste noch allge-
meiner sein, einfach nur: “FUKUSHIMA”.

Zur selben Zeit kam es in anderen Ländern zu An-
ti-Atomkraft-Protesten. Auf Bildern von einer
deutschen Demonstration entdeckte ich ein Pla-
kat mit der Aufschrift: “NO MORE Fukushima”. Ge-
nau dasselbe dachte ich natürlich auch: “Solch
ein Unglück darf nicht noch einmal passieren.”
Doch wir verbinden mit Fukushima nicht nur den
Unfall in der Kernkraftanlage. Für uns, die wir dort

aufgewachsen sind, ist es ein Teil unserer Persön-
lichkeit. Als ich das Plakat sah, war mir, als würde
man mir meine Identität rauben.

Die Tatsache, dass jemand im Ausland die Losung
“NO MORE Fukushima” anstimmt, war nicht gera-

de hilfreich für die Einwohner,
die doch am meisten gelitten
haben. Wir wollten ganz ein-
fach nicht, dass der Name die-
ser Region für immer mit einem
Stigma versehen wäre. Also
waren wir entschlossen, dieses
Wort, das eine negative Bedeu-
tung angenommen hatte, wie-

der zu etwas Positivem zu machen. Das war der
Beginn von “Projekt FUKUSHIMA!”.

Als Erstes brauchten wir ein Medium, um Informa-
tionen zu verbreiten. Uns fiel sofort Naohiro Uka-
wa ein, der in Tokio den Internetsender DOMMUNE
betreibt. Wir baten ihn, eine Station einzurichten,
über die wir Nachrichten aus Fukushima aus-
strahlen könnten. Am 8. Mai ging “DOMMUNE FU-
KUSHIMA!” auf Sendung.

Wenn vor dem Unglück irgendjemand mit solchen
Inhalten von dort aus auf Sendung gegangen wä-

re, hätte diese Person wohl kaum mit Interesse in
Tokio rechnen können. Selbst nach der Katastro-
phe wurden die meisten Berichte über Fukushima
aus Tokioter Perspektive verfasst. Unserer Mei-
nung nach war es von entscheidender Bedeutung,
dass die Menschen in der Region ihre Gedanken
und Gefühle über einen eigenen Sender mitteilen
konnten, ohne den Umweg Tokio.

Darüber hinaus veranstalteten wir Seminare zu
nuklearer Strahlung, gründeten eine Schule für
Dichtung und Musik und sendeten auf der Web-
site DIY FUKUSHIMA! Musik und Videos. Neben
diesen regelmäßigen Aktivitäten arbeiteten wir
auf unser größtes Ziel hin, das Open-Air-Festival
am 15. August, Festival FUKUSHIMA! Uns ging es
nicht um eine spezielle Botschaft, sondern da-
rum, den Menschen die aktuelle Situation in der
Region vor Augen zu führen.

Natürlich war mit Diskussionen darüber zu rech-
nen, ob man die Menschen dorthin zu einem Open-
Air-Festival einladen durfte. Ohne Strahlungsmes-
sungen würde es jedenfalls nicht gehen. Wenn
schon die Regierung die Strahlung nicht maß oder
zumindest die Ergebnisse nicht bekanntgab, dann
mussten wir das übernehmen und die Resultate
mit Hilfe von Experten deuten. Die Medien taten

nicht, was sie sollten, also machten wir das. Wenn
die Regierung nicht tat, was sie sollte, dann wür-
den wir eben auch die von ihr vernachlässigten
Aufgaben übernehmen. Und wir würden unser Vor-
gehen detailliert offenlegen.

Am 15. August fand das “Festival FUKUSHIMA!”
tatsächlich im “Village of Four Seasons” und im
“Azuma Baseball Stadium” statt. Das Veranstal-
tungskomitee wurde durch Michiro Endo, Otomo
Yoshihide und Ryoichi Wago vertreten. Als Vor-
sichtsmaßnahme gegen den
Worst Case eines Kontakts mit
Cäsium – sei es durch direkte
Berührung oder durch die Luft
– wurden an den Festivalorten
traditionelle Tragetücher aus
ganz Japan auf dem Boden
ausgebreitet und zu einem
6000 Quadratmeter großem
“Furoshiki” zusammengefügt. Das war zugleich
ein Kunstwerk, mit dem wir zum Ausdruck brin-
gen wollten, dass wir etwas gegen die weitere
Ausbreitung des Cäsiums unternahmen. Bei dem

Festival traten über 400 Personen auf. Es kamen
13.000 Besucher. Mehr als 250.000 Zuschauer
verfolgten es auf “U-STREAM”.

Dieses erste Festival gab den Bewohnern die
Hoffnung, dass Fukushima eine Botschaft sen-
den kann. Auch wenn das ursprünglich gar
nicht unsere Absicht gewesen ist, wäre ich sehr
froh, wenn uns das gelungen ist. Und die Men-
schen fern von Fukushima erhielten die Gele-
genheit, über die Situation nachzudenken, ganz

gleichgültig, ob sie nun mit
unseren Ideen übereinstimm-
ten oder nicht.

Das Projekt wird mit ziemli-
cher Sicherheit noch lange
laufen. Selbst nach der Mittei-
lung der Regierung, dass der
Kernreaktor unter Kontrolle sei,

gibt es keine Aussicht auf eine Lösung des Pro-
blems. Wird das alles noch Jahrzehnte andau-
ern? Oder gar Jahrhunderte? Werde ich das En-
de dieser Katastrophe noch erleben?

Was das “Projekt FUKUSHIMA!” angeht, so weiß
ich selbst noch nicht, was geschehen wird. Doch
damit es eine Zukunft hat, stellen wir es uns als
flexibel und veränderlich vor, nicht als festgeleg-
tes Format. Schließlich verändert sich auch die
Situation ständig. Hoffentlich bleiben auch wir
selbst so unabhängig und flexibel, dass wir so-
fort aufhören und etwas Neues beginnen, wenn
wir je denken sollten: “Eigentlich bringt es nichts
mehr, einfach immer weiterzumachen.”

Für Fukushima ist es am wichtigsten, dass die Re-
gion nicht noch weiteres Leid durchmachen
muss und ein derartiger Unfall für immer ausge-
schlossen wird. Nur darum geht es. Und es ist kei-
ne Übertreibung, zu sagen: Allein von dem, was
wir in Zukunft von dort senden können, hängt es
ab, ob der Name FUKUSHIMA wieder einen positi-
ven Klang annehmen wird. Wenn unser Projekt
einen Sinn hat, dann diesen. Ich bin überzeugt,
dass das alles nicht nur die Menschen in Fukus-
hima etwas angeht. 

7

Wir wollten nicht,
dass der Name die-
ser Region für im-
mer mit einem Stig-
ma versehen wäre. Wenn die Regierung

nicht tat, was sie
sollte, würden 
wir die Aufgabe
übernehmen.

Dies ist ein Auszug eines 2012 auf der Internetseite “Improvised Music from Japan” erschienen Textes. www.japanimprov.com



9

Stimme 
des Volkes,
Stimmen 
der Toten
Akira Takayama zählte zu den ersten Theatermachern in Japan,
die sich mit den Gründen und den Folgen der Kernschmelze in
Fukushima auseinandersetzten. Im Gespräch mit Christoph Gurk
und Matthias Pees erklärt der Dokumentarist die Entstehung 
seines “Referendum Project”.

Christoph Gurk: Wo warst Du am 11. März 2011?

Akira Takayama: Zu Hause, in meiner Wohnung. Das Erd-
beben ereignete sich am Nachmittag, um 14.46
Uhr. Ich habe noch geschlafen, denn ich war die
ganze Nacht über wach gewesen. Kurz bevor das
Beben begann, hat mein iPhone geklingelt, das
Notfallsignal, das Erdbeben ankündigt. Ich habe
das zur Kenntnis genommen, konnte aber die Si-
tuation nicht erfassen. Meine Tochter, die damals
zwei Jahre alt war, begann in Panik hin- und herzu-
laufen, mit einer kleinen DVD-Tasche in der Hand.
Die war aus der Videothek, wo wir für sie manchmal
Animes ausgeliehen haben. Ich glaube, es war In-
stinkt, dass sie sich in diesem Moment die Tasche
schnappte und damit umherrannte. Das Beben
dauerte vier oder fünf Minuten. Es hörte einfach
nicht auf. Ich habe so etwas noch nie erlebt. Der Bo-
den war kein Boden mehr. Es fühlte sich an wie auf

einem Schiff. Danach gab es viele sehr starke Nach-
beben, und bei jedem von ihnen ertönte dasselbe
Notfallsignal vom Handy oder aus dem Fernseher.
Dieses Geräusch hat sich mir tief ins Gedächtnis
eingebrannt. Jedes Mal, wenn es kam, nahm meine
Tochter ihre Tasche und rannte los. Ich schaltete
den Fernseher ein. 20 oder 30 Minuten nach dem
Beben traf der Tsunami die Küste im Nordosten. Das
alles passierte hier und jetzt. Aber ich fühlte mich
sehr fern von dem, was ich auf dem Bildschirm se-
hen konnte. Ich sah den Tsunami kommen, und ich
sah auch, dass da noch Autos fuhren. Es war wie
ein bizarrer Film.

CG: Ein hyperreales Ereignis. Sehr verstörend sind
am 11. März 2011 entstandene Videoaufnahmen,
in denen Leute an den Strand gehen und Fotos
von den herannahenden Meereswogen machen.
Als ob sie nicht selbst Teil der Gefahrenzone wä-

ren. Manche merkten viel zu spät, dass sie fliehen
müssten. Wahrscheinlich ist das typisch für trau-
matische Erlebnisse. Man möchte nicht, dass es
wahr und man Teil davon ist. Deswegen spaltet
man die Gefahr von der Wahrnehmung der Reali-
tät ab. Im Moment eines Schocks kann man dem
Ereignis noch keine Bedeutung geben.

AT: Die Katastrophe hat die Realität zerstört. In der
Zeit danach wurden alle Verabredungen und Ver-
pflichtungen abgesagt. So war ich zu Hause und
habe die ganze Zeit ferngesehen, Radio gehört
und die Nachrichten im Internet gecheckt. Das
war das Einzige, was ich tun konnte, wieder und
wieder, wie unter einem Zwang. Das alles war so
weit weg von mir. Als ich die Explosionen im
Atomkraftwerk gesehen habe, spürte ich aller-
dings schon ein Art von Realität. Oder besser, das
“Phantom” einer Wirklichkeit. Die Radioaktivität



10

war da. Nur konnten wie sie nicht sehen. Aber wir
haben gespürt, dass sie da ist. Das fühlte sich wie
das Ende der Welt an.

CG: Es hat so unglaublich lange gedauert, bis die
Betreiber der Reaktoranlage in Fukushima öf-
fentlich zugaben, was geschehen war. Die Kern-
schmelze wurde sehr lange nicht bestätigt.

AT: Die hatte schon ganz am Anfang stattgefun-
den. Nur wussten wir es nicht. 

Matthias Pees: Der stärkste Eindruck für mich war,
dass der deutsche Fernsehkorrespondent nach
Kyoto umzog und Kommentare über eine mög-
liche Evakuierung der Bevölkerung von Tokio
machte – für den Fall, dass die Radioaktivität
mit der Wetterlage dorthin vordringt. Er kam zu
der Erkenntnis, dass die Stadt nicht evakuiert
werden kann.

AT: Viele Firmen haben darüber nachgedacht, ihren
Sitz nach Westjapan zu verlegen.

MP: Ich erinnere mich noch sehr gut an diese drei
Wochen nach dem 11. März. Wir waren mitten
in der Vorbereitung zu Deinem Projekt “Com-
partment City Vienna”, das bei den Wiener Fest-
wochen 2011 gezeigt wurde.

AT: Ja, wir mussten das Material für die Installation
per Container nach Wien schicken. Das war sehr
kompliziert. Alle Läden waren geschlossen. Es gab
nichts zu kaufen. Ich erinnere mich auch, dass
meine Mitarbeiter versucht haben, Getränke zu be-
sorgen, unter anderem Bier.

MP: Ja, denn wir hatten für Wien vorgesehen, ei-
nen Münzautomaten zu verwenden, mit kalten
und heißen Getränken und Suppen. Da wir das
Gerät mit japanischer Ware befüllen wollten,
mussten wir die Produkte in
Tokio besorgen und von dort
aus nach Wien verschiffen.

AT: Das war sehr absurd. Meine
Mitarbeiter sind mit dem Auto
sehr viele verschiedene Läden
abgefahren und haben immer
so viel wie möglich eingepackt.

MP: Hamsterkäufe.

AT: Aber nicht für uns selbst, sondern für Wien. An-
fangs gab es auch häufig Stromausfälle. Norma-
lerweise ist es in Tokio niemals wirklich dunkel.
Plötzlich war das Licht weg. Das vermittelte ein
starkes Bewusstsein von Gefahr.

CG: Du warst, zusammen mit Toshiki Okada, einer
der Theatermacher, die schon sehr früh angefan-

gen haben, sich mit den Folgen des 11. März 2011
auseinanderzusetzen. Ich habe von vielen Japa-
nern gehört, dass sie eine Zeit brauchten, um eine
Distanz zum Geschehen herstellen und sich
selbst artikulieren zu können. Du hast Dich da-
mals bereits in einem laufenden Arbeitsprozess
befunden. Für Dich muss es also anders gewesen
sein. Wie hat sich Deine Perspektive auf Deine Ar-
beit nach dem 11. März 2011 verändert?

AT: Einen Monat nach dem Beben habe ich erst-
mals wieder meine Wohnung verlassen. Auf dem
Heimweg, gegen Mitternacht, ging ich durch ei-
nen nahegelegenen Park – das war gerade zur
Zeit der Kirschblüte, im April. Obwohl die Früchte
in voller Blüte standen, war kein Mensch dort. Es
gibt eine Novelle des japanischen Autors Motoji-
ro Kajii: “Unter blühenden Kirschbäumen liegen
Leichen begraben.” Sie erschien mir dort im Park
plötzlich extrem real. Die wunderschönen Blü-
ten – und unter der Erde liegen
die Toten. Ich dachte, dass ich
ihren Stimmen, den Stimmen
der Toten, mit den Mitteln des
Theaters lauschen müsste.
Zwei oder drei Tage später wa-
ren Gouverneurswahlen in To-
kio. Shintaro Ishihara, amtie-
render Kandidat und Befürworter der Kernener-
gie, gewann mit einem Stimmenanteil von 70
Prozent. Ich hatte erwartet, dass er gehen muss.
Meine Freunde und die Leute, die ich kenne, sind
ganz und gar gegen Ishihara. Aber die Mehrheit
in Tokio liebt ihn. Von daher war ich wirklich ver-
unsichert im Hinblick auf die Frage, was “unsere
Stimmen” eigentlich sind. Wie können wir den
Willen der Menschen wirklich herausfinden? Im
Mai war ich dann in Wien, um “Compartment City
Vienna” zu realisieren. Während unseres Aufent-
haltes haben wir das Kernkraftwerk Zwentendorf
in der Nähe von Wien besucht. Die Geschichte

der Reaktoranlage, deren Inbe-
triebnahme durch eine natio-
nale Volksabstimmung verhin-
dert wurde, brachte mich auf
den Gedanken, dass ich in der
Form eines Referendums ein
“Instrument” finden könnte,
um die Stimmen hörbar zu ma-
chen. In Japan wurde noch nie

eine nationale Volksabstimmung durchgeführt.
Als ich zurück war, fand die Pressekonferenz des
Festival/Tokyo statt, auf der ich mein Vorhaben
präsentierte. NHK, Japans staatlicher Fernseh-
sender, hatte ein Interview bei mir angefragt.
Aber als ich mein künstlerisches Vorhaben vor-
gestellt hatte, ist die Crew einfach gegangen, oh-
ne Interview. Mein Projekt rüttelte ganz offenkun-
dig an einem Tabu. 

CG: War das die Frage nach einem Referendum?

AT: Eher die Frage nach der Atomenergie. Es kam
der unvermeidliche Anruf der Stadtverwaltung
von Tokio. Ich wurde beim Direktor der Kulturab-
teilung vorgeladen, um mein Vorhaben zu erläu-
tern. Während des Arbeitsprozesses habe ich
mehr und mehr gemerkt, dass es in Japan nicht
sinnvoll ist und wirklungslos bleibt, wenn man ei-
ne unmittelbar politische Aktion durchführt. Das
hat schlichtweg zur Folge, dass man ignoriert
wird. Ich habe sehr intensiv über die Frage nach-
gedacht, wie ich Theater als politisches Instru-
ment nutzen kann. Ich wusste, auf direktem Wege
würde ich hundertprozentig verlieren.

CG: Hast Du Dich mehr auf die Sphäre der Fiktion
begeben, um die Wirklichkeit – oder was man
dafür hält – zu adressieren? Um sagen zu kön-
nen, was du unter normalen Umständen nicht
aussprechen kannst?

AT: Stark beeinflusst hat mich ein
Essay von Hans-Thies Lehmann,
“Erschütterte Ordnung – Das
Modell Antigone”. Ein Satz ist
besonders haften geblieben:
“Der Rahmen des Politischen ist
die Zeit”. Politik kann die Men-
schen kontrollieren, die jetzt le-

ben. Jedoch nicht die Toten und diejenigen, die
noch geboren werden. Wenn ich versuche, unmit-
telbar politisch zu sein, komme ich dieser Form der
Wirklichkeit zu nahe. Was Theater vermag, ist eine
Plattform, ein Feld zu eröffnen, in das die Politik
nicht eindringt. Daher habe ich mich entschieden,
für das “Referendum Project” nur Interviews mit
Kindern zu machen – mit Menschen, die Ihre Rechte
noch nicht artikulieren und wahrnehmen können.

CG: An welchen Orten hast Du diese Gespräche
geführt?

AT: In vier Städten der Präfekturen Fukushima und
Tokio. Es gab 26 Fragen, die aber alle nicht direkt
auf politische Belange bezogen waren. Die erste
war: “Was möchtest Du im Moment am meisten?”
Und die letzte Frage: “Was ist Dein Traum?”. Bei der
Auswertung habe ich gespürt, dass die Mittelschü-
ler unsere Realität kopieren. Sie antworteten nicht
mit dem, was sie eigentlich ausdrücken wollten,
sondern mit dem, was sie glaubten, sagen zu müs-
sen. In dieser Aussageform wurde so etwas wie der
Geist der Zeit nach dem 11. März 2011 sichtbar. In
den letzten Wochen, im März 2014, haben wir wei-
tere Interviews gemacht, diesmal in Hiroshima und
Nagasaki, beides Städte, die von der Atombombe
getroffen wurden. Die Kinder dort wissen genau,
welche Antworten von ihnen erwartet werden.
Man kann sofort erkennen, dass ein bestimmtes In-
terview aus Hiroshima oder Nagasaki stammt. 

CG: Wie alt waren die Kinder?

Einen Monat nach
dem Beben habe
ich erstmals wieder
mei ne Wohnung
verlassen.

AT: 12, 13 und 14 Jahre.

CG: Nicht ihre Eltern, sondern ihre Großeltern ha-
ben die Erfahrung eines Atombombenabwurfs
gemacht.

AT: Genau. In Hiroshima und Nagasaki gibt es ein
übermächtiges System der Erziehung. In jeder
Klasse wird ein Spezialunterricht zu den Themen
Atomenergie und Atombombe erteilt. Aus diesem
Grund haben die Schüler für sich schon eine Ant-
wort in Bezug auf den Nuklearunfall in Fukushima.

MP: Die ersten Interviews aus Fukushima und To-
kio waren sehr schockierend, auch für uns alle,
die wir von außen auf die Ereignisse in der Regi-
on schauen. Warum sind diese Kinder, die so nah
an der Katastrophe leben, so wenig aufgeklärt
über die Situation? Auf die Frage “Was würdest
Du tun, wenn Du Premierminister wärst?”, ant-
worten sie mit Standardphrasen aus dem Fern-
sehen: “Ich würde ein Lächeln auf das Gesicht
der Menschen zaubern.”

CG: Woher genau kommt der Einfluss, unter dem
sie das sagen?

AT: Genau das möchte ich herausfinden. Ich sehe
mir die Interviews regelmäßig an. Es sind inzwi-
schen mehr als 1000. Manchmal macht mich das
depressiv. Besonders die Videos aus Fukushima.
Denn die Jugendlichen sind so schrecklich “kor-
rekt”. Überhaupt nicht kindisch. Ich möchte wirk-
lich wissen, wie die Welt der Politik der Erwachse-
nen es schafft, diese Kinder zu erobern.

MP: Du hast Deinen Ansatz vorhin eher im Sinne
der Vermeidung des unmittelbar Politischen be-
schrieben. Ich glaube, Dein Projekt hatte nicht
von Beginn an diesen defensiven Charakter.
War das nicht auch ein längerer Prozess, der
Dich über die unmittelbar politischen Themen
hinaus zu der Frage geführt
hat, welche Funktion eigent-
lich die Kunst in unserer Ge-
sellschaft hat?

AT: Zu dieser Zeit war ich mir nicht
sicher. Ich habe gemerkt, dass
viele Leute diese Arbeit für sehr
schwach hielten. Der Titel “Referendum Project” ist
eine markante Setzung, die Assoziationen wie Ak-
tivismus oder auch eine kritische Haltung gegen-
über Atomkraftwerken aufruft. Es sind viele Leute
aus dem politischen Spektrum im engeren Sinne
gekommen, um das Projekt zu sehen. Sie alle waren
enttäuscht. Interviews mit Kindern, so eine Lap-

palie. Aber ich wusste, wenn wir dieses Projekt
über eine lange Zeit weiterverfolgen – zwei, drei
oder vielleicht auch zehn Jahre – würde die Quan-
tität die Qualität verändern. Deshalb habe ich
nicht aufgegeben. Die Fahrt mit unserem Lastwa-
gen nach Nagasaki hat 20 Stunden gedauert. So
lange bin ich noch nie gereist. Das “Referendum
Project” erfordert eine andere Art der Wahrneh-
mung von Zeit und Ressourcen.
Wir haben bisher drei Jahre da-
ran gearbeitet. Im Lastwagen
gibt es nur 8 Sitzplätze. Das ist
sehr langsam und nicht effek-
tiv. Aber nach dem 11. März hat
sich die Zeitwahrnehmung in
Japan stark verändert.

CG: Kannst Du das beschreiben? Wo liegen die
Unterschiede zwischen heute, drei Jahre nach
der Katastrophe, und der Zeit direkt nach dem
11. März?

AT: Kennst Du Linear Motor Cars? Das sind mo-
mentan die schnellsten Züge überhaupt, noch
viel schneller als der Shinkansen. Es war geplant,
in Japan eine Strecke dafür zu bauen, aber das
Vorhaben wurde bereits vor dem Erdbeben auf-
gegeben. Nach dem 11. März wurde das Projekt
neu aufgerollt. Diese Art von Geschwindigkeit
wird jetzt in Japan gebraucht, noch mehr als bis-
her. Die Olympischen Spiele werden wieder in To-
kio stattfinden. Die Zeit der Olympischen Spiele
1964 war für die Metropole die Ära des großen
Booms. Jedes Jahr wurden neue Gebäude ge-
baut, Autobahnen und der Shinkansen einge-
weiht. Genau das wollen die Politiker und auch
die Medien jetzt zitieren. Ich denke, wir brauchen
eine Art von Verlangsamung. Ich nenne das
“Slow Journalism”. Im Moment haben die Leute
das Gefühl, dass sie rennen müssen, um den An-
schluss nicht zu verlieren. Aber das “Referendum
Project” ist sehr zeitaufwändig, uneffektiv – und

vielleicht nicht einmal poli-
tisch. Wir brauchen eine solche
Unterbrechung.

CG: Journalismus hat für Dich
eine Bedeutung im traditio-
nellen Sinne. Nicht als die
durch die Eigendynamik der

Technologie gesteuerte Übermittlung von In-
formationen im Internet, wo Du blitzschnell ein
Gerücht kreieren kannst, das die Menschen in
Aufregung versetzt.

AT: Ja. Ich möchte ein digitales Archiv erstellen. Im
Moment ist es sehr aufwändig, die Interviews zu

zeigen, denn wir brauchen dafür einen großen
Lastwagen. Aber in fünf Jahren werden wir das
gesamte Material im Netz verfügbar haben. Das
ist dann die letzte Station unseres Projekts.

CG: Die Nostalgie, die Du vorhin im Rahmen von
Olympia angesprochen hast, führt uns ganz
grundätzlich zu der Frage, was eigentlich aus

den Mythen der Nachkriegs-
zeit geworden ist. Die Legende
vom endlosen Wachstum. Der
Glaube an die Beherrschbar-
keit der Natur zum Nutzen der
Menschheit. Das Wirtschafts-
wachstum in Japan basierte
auf billiger Energie, die sich
mit Atomkraftwerken erzeu-

gen lässt. Das war offenbar die Kondition sine
qua non, die nicht zur Disposition gestellt wer-
den durfte. Der Tabucharakter dieses Themas
war ein starker Motor für die Entwicklung der ja-
panischen Wirtschaft und Gesellschaft. Denkst
Du, das alles könnte mit dem historischen Trau-
ma zu tun haben, dass Hiroshima und Nagasaki
mit Atombomben angegriffen wurden? In der
neuesten Version des “Referendum Project”, die
Du nun im HAU Hebbel am Ufer als Teil von “Ja-
pan Syndrome” präsentierst, schneidest Du die-
se Frage indirekt an, allein schon durch die Wahl
der Städte, in denen Du diesmal die Interviews
geführt hast.

AT: Die Entwicklung unseres Landes nach 1945
wurde von den USA designt. Es hat materiell vom
Vietnam-Krieg und dem Korea-Krieg profitiert. Die
Frage, warum Japan in dieser Weise positioniert
und entwickelt werden musste, hing mit seiner
geostrategischen Lage und der Existenz der
Sowjetunion zusammen. Die USA haben die
Atombombe auf Hiroshima und Nagasaki abge-
worfen, weil sie unser Land erobern wollten.

CG: Japan wurde zerstört, damit eine neue Ord-
nung etabliert werden konnte?

AT: Derzeit haben wir 53 Atomkraftwerke. Das ers-
te wurde aus den USA importiert – und das zwei-
te auch. Die Reaktoren haben uns, mich selbst
und andere, reich gemacht. Das Kernkraftwerk
Fukushima Daiichi gehört nicht einer Firma im
Nordosten Japans, sondern TEPCO – der Tokyo
Electric Power Company. Von da aus wurde die
Energie in unsere  Stadt geliefert. Diese Entwick-
lung hat mit Hiroshima und Nagasaki begonnen.
Der Abwurf der Atombombe war ein Desaster.
Aber zugleich auch ein “glücklicher Moment” für
die Entwicklung Japans. 

11

Ich wurde beim 
Direktor der 
Kulturabteilung
vorgeladen.

Das “Referendum
Project” erfordert
 eine andere Art der
Wahrnehmung von
Zeit und Ressourcen.

Manchmal machen
mich die Videos 
aus Fukushima 
depressiv.

Das Gespräch wurde aufgezeichnet am 28. März 2014 in Frankfurt am Main.



13

Abschaffung der
Komfortzone

Die Atomkatastrophe in Japan sollte 
Anlass geben, vom Versprechen des 
unaufhörlich wachsenden Wohlstands 
abzukehren. Ein Plädoyer von Harald 
Welzer, das unter dem unmittelbaren 
Eindruck, wenige Tage nach der Kern-
schmelze 2011, entstanden ist.

Der GAU in Japan hat für den Augenblick auch
die Gewissheit kontaminiert, in der besten aller
denkbaren Welten zu leben, in einer Welt des un-
aufhörlichen Fortschritts, die sich selbst von den
Zwängen der Natur und damit der Endlichkeit
befreit hatte. Dass ein Land fast ohne Rohstoffe
die drittgrößte Wirtschaftsmacht der Welt sein
kann, schien uns ja schon lange nicht mehr als
Absurdität, sondern als eine Selbstverständlich-
keit. Im Augenblick des Desasters blitzt schlag-
lichtartig auf, dass so etwas wohl nur auf kurze
Sicht möglich ist. Auch die Kernenergie entbin-
det nicht von der trivialen Tatsache, dass die
Grundlage des Überlebens immer die Beziehung
von Mensch und Umwelt ist.

Der Traum der Moderne war es, sich vollständig
von der Natur zu emanzipieren, aber das ganze
artifizielle Zeug, all der Kunststoff, der Atommüll
und die erdbebensichere Infrastruktur, hat in
 Japan jetzt den Gesamtzustand eines gigan -
tischen Fallouts angenommen; eine verneinen-
de Masse, die alle zivilisatorische Anstren gung
lässig unter sich begräbt und Tod, Krankheit,
 Ver wüstung, Depression und Vergeblichkeit zu -
rücklässt.

✱

Schiffbruch mit Zuschauer
Man weiß noch nicht, was daraus wird: ob sich
die katastrophenroutinierten Japaner auch da-
raus wieder hervorrappeln oder ob Millionen von
ihnen fortan dazu verdammt sind, in jener “Zo-
ne” zu leben, aus der, weil alles verstrahlt ist,
keiner mehr heraus- und keiner hineinkommt.
Diese Vorstellung ist literarisch und filmisch oft
vorgedacht worden, und dass Japan eine Insel
ist, macht die Übersetzung der nuklearen Apo-
kalypse in die Wirklichkeit nur einfacher: Die
Verschonten in den anderen Ländern und Kon-
tinenten können mit Schauer zusehen, was dort

geschieht, und brauchen weder erhöhte Radio-
aktivität zu fürchten noch die Ankunft gefähr-
lich verstrahlter ungebetener Gäste.

Eine reale Dystopie. Ich bin in den vergangenen
Tagen oft gefragt worden, ob ich glaube, dass
nun endlich der Punkt erreicht sei, an dem die
Menschen aufhören, an die Versprechen des un-
aufhörlich wachsenden Wohlstands zu glauben,
den Preis für dieses Versprechen zu hoch finden
und umkehren zu einem anderen, vielleicht nicht
ganz so bequemen und fremdversorgten Le-
bensstil. Ich glaube das nicht, leider.

Und zwar deswegen, weil das hier der zweite
GAU war und schon der erste nichts verändert
hatte, weil die Sogwirkung eines Wirtschafts-
und Gesellschaftsmodells, das die unablässige
Steigerung von Glück durch die unablässige Aus-
weitung der Konsumzone anbietet, so stark ist,
dass sich ihr kaum noch jemand entziehen mag.

✱

Logik der bedauernswerten Ausnahme
Das Setzen auf Kernkraft ist ja nur ein Symptom
für den prinzipiell unstillbaren Energiehunger
dieses Gesellschaftsmodells; die Ölkatastrophe
im Golf von Mexiko im vergangenen Jahr, heute
schon vergessen, ein anderes; alle anderen
 Desaster, die das Prinzip der haltlosen Ressour-
cenübernutzung anrichtet, kann man gar nicht
aufzählen. Und die Ingenieure, Techniker, Wirt-
schaftspolitiker und Vorstände von Energieun-
ternehmen liefern in ihrer atemberaubenden
Fantasielosigkeit die immer gleiche Mitteilung,
dass es sich bei all dem erstens um bedauerns-
werte Ausnahmen handele, die zweitens hier
nicht vorkommen könnten, und dass drittens
sowieso alles alternativlos sei, weil man ja
nicht zurück in die Steinzeit oder ohne Lichter
blabla...

12



1514

Persönliche
Veränderungen
Wie kann die Kunst nach einem unermesslichen Desaster wieder zu
einer Sprache finden? Der Regisseur und Autor Toshiki Okada be-
schreibt, wie er unter dem Eindruck des 11. März 2011 ein geradezu
klassisches Verständnis von Drama und Theater ent wickelt hat.

Dieser Text wurde zuerst veröffentlicht in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung vom 20. März 2011. 
Alle Rechte vorbehalten. Frankfurter Allgemeine Zeitung GmbH, Frankfurt. Zur Verfügung gestellt vom Frankfurter Allgemeine Archiv.

Warum kann das alles immer wieder gesagt wer-
den, ohne dass die Mehrheit der Bevölkerungen
endlich ihr Einverständnis damit aufkündigt und
zu Protest, Umkehr, Veränderung nicht nur auf-
ruft, sondern diese auch praktiziert? Weil man
mit unserer Leitkultur der Verschwendung und
Verantwortungslosigkeit immer schon einver-
standen ist, wenn man morgens mit dem Auto
zur Arbeit fährt, sich am Wochenende in der
Wellnessoase langweilt oder sich in den Flieger
nach irgendwo quetscht, um an irgendeiner an-
deren Stelle des Planeten sinnlose Dinge zu tun.

Mit anderen Worten: Man ist mit den Großmanns
und Theyssens, den Westerwelles und Merkels
dieser Welt viel einverstandener, als man glaubt,
wenn man sich gerade über sie empört: stellen
sie doch die Benutzeroberfläche des Alles immer
zur Verfügung, aus der man sich jederzeit gern
selbst bedient.

✱

Es gibt keinen Plan B
Auf den zum User gewordenen Bürger wirkt der
Umstand, dass es beim neuen iPad womöglich
zu Lieferengpässen kommt, weil Japan notwen-
dige Bauteile im Moment nicht liefern kann, am
Ende schockierender als das Verrecken von Mil-
lionen von Menschen, und das ist auch gar nicht
verwunderlich, weil er ja den neuen iPad haben
wollen muss, damit der ganze Laden weiter
funktioniert. Das Erreichen des Wendepunktes
würde voraussetzen, dass man nicht mehr mit-
machen will oder kann; aber wenn man aus-
steigt, wo zum Teufel landet man dann?

Das Perfide am kapitalistischen System und all
seinen Wohlstands-, Gerechtigkeits-, Gesund-
heits- und Sicherheitsgewinnen ist ja, dass es je-

den Aspekt des Daseins in Waren verwandeln
kann und damit potentiell allen zugänglich
macht, sofern sie nur das Glück haben, sie kau-
fen zu können. Es kann alles vereinnahmen und
alle gleichmachen im globalen Glück des Kon-
sums, aber weil es alles gleich, nämlich kaufbar
macht, hat es auch alle Alternativen zu ihm
selbst zum Verschwinden gebracht. Der wirklich
dramatische Befund, mit dem Japan uns kon-
frontiert, ist: Es gibt keinen Plan B, und deshalb
werden die Japaner genauso an der Kernenergie
festhalten wie alle anderen Industrienationen
auch. Und sie werden es desto mehr, je knapper
die Ressourcen und damit die Handlungsspiel-
räume werden.

✱

Blaupausen für den Untergang
Jared Diamond hat in seinem Buch “Kollaps” ge-
zeigt, dass Gesellschaften, die mit bedrohlichen
Veränderungen in ihren Überlebensbedingungen
konfrontiert sind, vor allem eins tun: Die Strate-
gien intensivieren, mit denen sie zuvor, oft jahr-
hundertelang, erfolgreich waren. Wenn also die
fruchtbaren Böden weniger werden, quetscht
man mehr aus ihnen heraus und richtet sie desto
schneller zugrunde. Wenn das Öl weniger wird,
bohrt man in der Tiefsee und erhöht die Risiken,
und wenn die Energie nicht reicht, baut man
Atomkraftwerke in Erdbebengebiete.

Gesellschaftliche Erfolgsmodelle enthalten die
Blaupause für ihren eigenen Untergang, und neu
ist bei all dem nur, dass die Spanne zwischen
Aufstieg und Implosion kürzer wird: Die westlich-
kapitalistische Gesellschafts- und Lebensform
braucht nicht einmal drei Jahrhunderte, um
großartige zivilisatorische Fortschritte zu errei-
chen und sich selbst zu zerstören.

Eine künftige Lebens- und Überlebenskunst
kann nur darin bestehen, das erreichte zivilisa-
torische Niveau in Sachen Bildung, Gesundheit,
Sicherheit, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit zu
halten und die Fehlentwicklungen – zukunfts-
feindliche Energienutzung, grenzenlose Mobili-
tät, die Kultur der chronischen Verfügbarkeit von
allem – radikal zurückzunehmen.

Das erfordert aber erheblich mehr als das cha-
rakterlose Jammern über das Versagen von
Techniken, die man selbst zu brauchen glaubt,
oder die verlogene Betroffenheit beim Anblick
dessen, was anderen geschieht. Gerade die obs-
zöne Beliebigkeit politischer Entscheidungen,
wie sie das japanische Desaster hierzulande frei-
gelegt hat, sollte Anlass genug sein, sich künftig
weder hinsichtlich seiner Gedanken noch seiner
Verantwortung fremdversorgen zu lassen. Der
GAU zeigt: Ressourcen sind so endlich wie Ge-
sellschaftsmodelle, die diese schlichte Tatsache
ignorieren. Die Komfortzone ist ab heute ge-
schlossen. 



Im Folgenden geht es um einige kleinere Verän-
derungen, die sich bei mir in letzter Zeit ereignet
haben.

Ich mache Theater. Daraus folgt, dass es zu mei-
ner Arbeit gehört, über Figuren und dramatische
Handlung nachzudenken.

Früher jedoch lag mir diese Art von Arbeit über-
haupt nicht. Konstellationen, wo es um die Frage
geht, wer wen liebt oder hasst, erschienen mir auf
der Stelle hirnrissig. Vollkommen künstlich und lü-
genhaft. Ich empfand mich selbst als lächerlich,
wenn ich hin und her überlegte, welchen Namen
ich einer Figur geben soll. Mich selbst, wenn ich
feststellte, dass mir einfach kein passender Name
einfällt – obwohl Namen doch total unerheblich
sind. Mich selbst in meiner Tendenz, eine Sache
namens “Bedeutung” als Grundlage für die Na-
mensgebung heranziehen zu wollen. Lachhaft.

Das Theater, das ich aus diesem Bewusstsein he-
raus gemacht habe, war zwangsläufig arm an
dramatischer Qualität. In den meisten Fällen wa-
ren meine Figuren namenlos.

Woran ich geglaubt habe, war nicht diese Art von
“Konstruktion”, sondern etwas Wahrhaftigeres
als das. Aber, was ist dieses “Wahrhaftigere”? Ein
ultimatives Element davon ist beispielsweise die
Präsenz des Schauspielers, der real anwesend ist.
Durch die reale Anwesenheit des Schauspielers
übermittelt sich den Zuschauern ein Moment des
Unverwechselbaren. Darauf kann man erheblich
mehr vertrauen als auf Konstruktionen wie eine
dramatische Handlung oder Charaktere. Durch die
dramatische Handlung oder
Charaktere wird das Potenzial,
das dieses “Wirkliche” als sol-
ches in sich birgt, eher abge-
schwächt. Demzufolge brau-
chen wir sie nicht. Theater ent-
steht auch ohne diese Elemen-
te, oder besser gesagt, ohne sie
entsteht kraftvolleres Theater. So habe ich die
Dinge gesehen. Aber diese Perspektive hat sich
gewandelt. Mein jetziges Selbst findet nicht mehr,
dass es schwachsinnig ist, eine dramatische
Handlung zu entwickeln. Und ich besitze die Ge-
lassenheit, meinen Figuren Namen zu geben.

Was hat diese Veränderung ausgelöst? Ich ha -
be die Bedeutung von Figuren und dramati-
scher Handlung verstanden. Aber ich fürchte, es
teilt sich nicht wirklich mit, wenn ich sage “die
Bedeutung verstanden”. Ich
versuche, es anders zu formu-
lieren: Ich habe verstanden,
welche Funktion Figuren und
eine dramatische Handlung
haben können. Sie sind Werk-
zeuge. Und weil sie Werkzeu-
ge sind, gibt es Methoden, sie
zu benutzen. Das habe ich be-
griffen. Sprich, bis dahin wusste ich das nicht.
Warum wusste ich es nicht? Warum konnte ich
ohne dieses Wissen dorthin gelangen, wo ich
mich heute befinde? Das kann ich nicht sagen.
Hm, eigentlich weiß ich es, Entschuldigung … Bis
hierher erst mal.

Wenn eine künstliche dramatische Handlung in
die Wirklichkeit implantiert wird, hat das zur
Folge, dass ein Teil des Gebiets, das man Wirk-
lichkeit nennt, plötzlich Ausland wird, dass eine
Enklave entsteht. Das generiert automatisch ei-
ne Wechselbeziehung zwischen Wirklichkeit
und Drama, zum Beispiel eine Beziehung des
gegenseitigen Widerstands.

Mein Interesse an den Möglichkeiten des Dra-
mas, so etwas bewirken zu können, an Metho-
den, das Drama auf diese Weise einzusetzen, ist
geweckt worden. Erst jetzt. Aber, das ist aus
Sicht des Theaters natürlich eine Sache, von der
man sagt: Das wissen wir doch schon seit
 mehreren tausend Jahren! Deshalb muss ich sa-

gen: erst jetzt. Aber ich wusste
es eben bis vor kurzem ein-
fach nicht, da kann man nichts
machen.

Aus diesem Grund ist mein
Stück “Current Location”, das
im April 2012 Premiere hatte –

und das ist wirklich selten bei mir – ein Stück
mit dramatischer Handlung. Um ein Beispiel zu
nennen, das möglicherweise eine Bagatelle ist:
Die Figuren in diesem Stück weinen, sie morden
und werden ermordet.

Ich muss eigentlich nicht erwähnen, dass sich
die Theatergeschichte von Stücken mit dramati-
scher Handlung hin zu Stücken bewegt, die sich
von der dramatischen Handlung lösen. Mein der-

zeitiges Interesse hingegen be -
wegt sich von einem Theater
ohne dramatische Handlung
hin zu Theater mit dramatischer
Handlung. Es hat sich in sein
Ge genteil verkehrt. Ich habe
ein Problem. Ich werde als je-
mand bezeichnet und hochge-
halten, der offenbar lupenrei-

nes Avantgarde-Theater macht. Wie kam es zu
dieser Entwicklung? Das ist ziemlich interessant.

Was mir die Erkenntnis verschafft hat, dass eine
dramatische Handlung das Vermögen hat, eine
konflikthafte Beziehung zur Wirklichkeit zu er-
zeugen, ist – einfach ausgedrückt – die Erfahrung
der Stimmung in der Gesellschaft nach der Kata-
strophe. Die Disposition dieser Wirklichkeit, die
Disposition der Gesellschaft, die mitnichten “ein-
stimmig” ist, erzeugt die Notwendigkeit, einen
Zustand herzustellen, bei dem wenigstens im An-
satz sichtbar wird, dass sie eben nicht einstim-
mig ist. Die Disposition der Wirklichkeit, diese Si-
tuation, die nicht auch nur einen Deut zu wanken
scheint, muss hierzu irgendeine Art von Bedro-
hung erfahren. Und: So etwas kann zum Beispiel
die Fiktion. Das ist mir durch diese Erfahrung klar
geworden. Bis dahin hatte ich friedlich vor mich
hin gelebt, ohne die Notwendigkeit, mich mit ei-
ner solchen Situation auseinanderzusetzen.

Mein Interesse, das Theater in seiner Form wei-
terzuentwickeln, ist bedeutend schwächer ge-
worden. Viel mehr interessiert mich jetzt, das
“Unzeitgemäße” des Theaters in eine zeitgenös-
sische Form zu überführen. Vielleicht scheint es
so, als wären das gar nicht zwei unterschiedli-
che Angelegenheiten. Sie sind aber vollkommen
verschieden. Die Suche nach einem Theater, das
auf die Disposition der gegenwärtigen Wirklich-
keit reagiert einerseits und andererseits die
Kraft, die dem Theater seit mehreren Jahrtausen-
den innewohnt, auf die gegenwärtige Gesell-
schaft anzuwenden – das sind für mich zwei
vollkommen verschiedene Dinge. 

Ich besitze die Ge-
lassenheit, meinen
Figuren Namen zu
geben.

1
Nach einer der schwersten Naturkatastro-
phen, die es in der Geschichte gegeben hat,
und nach einem nuklearen Unfall von größter
Tragweite wandern immer noch unzählige
Menschen auf der Suche nach den Leichen ih-
rer Angehörigen umher. Gleichzeitig sorgen
Spekulationen über die Strahlenverseuchung
weiter für Verwirrung. In dieser schwierigen
Zeit frage ich nach der Zielrichtung der “Äs-
thetik”. Ohne irgendjemanden unter humani-
tären Druck setzen zu wollen, habe ich Aktio-
nen von Künstlern in den betroffenen Gebie-
ten mit der Kamera festgehalten. Das Medium
Video mit seiner Fähigkeit  zur Vervielfälti-
gung habe ich gewählt, um eine kritische Aus-
einandersetzung mit den so dokumentierten
künstlerischen Handlungen zu ermöglichen.
Im Kontext meiner eigenen Zeit, meines eige-
nen Raums und meiner eigenen Gedanken
geht es mir um die Objektivierung einer Kunst,
deren Entwicklung sich stets unter dem Ein-
fluss bestimmter Epochen, Orte, Communities
und individueller Sichtweisen vollzieht. Unab-
hängig vom jeweiligen Zeitraum, ob nun vor
dem 11. März 2011 oder danach: Ich kann
nichts anderes tun,  als die Kunst als eine
stets im Übergang befindliche Entität zu be-
trachten. Gerade das bedarf nach wie vor der
Beschreibung und der Erklärung.

2
Konfrontiert mit der Frage “Was kann Kunst
tun?” sind ihre Protagonisten in Zeiten wie die-
sen zutiefst verunsichert. Im Alltag ist ständig
nur von Problemlösungen die Rede. Das Festi-
val, in vormoderner Zeit als religiöse und ritu-
elle Kunstform entstanden, hatte ursprünglich
eine regenerative Funktion. Es sollte in von Na-
turkatastrophen betroffenen Gebieten zum
Wiederaufbau beitragen. Die Kunst wollte sich
seit der Moderne unter dem Banner der Freiheit
vollständig von ihren gesellschaftlichen Funk-
tionen lösen. Sie befand sich in einer Sackgas-
se und schwieg, denn sie hatte keine Antwort
auf die Frage, ob Techniken, die der Krisenbe-
wältigung dienen, Teil des künstlerischen For-
menkanons sein können. Selbst unter diesen
Voraussetzungen können Künstler jedoch im-
mer noch eine Entscheidung treffen und jen-
seits individueller Befindlichkeiten eine Bezie-
hung zu sozialen Netzwerken herstellen. Ein
anderer überträgt Lieder in die Lungen von Op-
fern des Tsunami, die Meerwasser geschluckt
haben – als poetische Form der Vergeltung im
Namen der Menschen, die auf die eine oder an-
dere Weise von 3.11 und seinen Auswirkungen
betroffen sind. Ein dritter Künstler will einfach
mit autonomer Kunstproduktion weiterma-
chen wie bisher, während er doch die Last der
Stille körperlich spürt. Wenn die Kunst in der
Lage ist, irgendetwas auszurichten, dann kann
sie womöglich mit unterschiedlichen Mitteln
helfen, das Schweigen zu brechen.

3
Bei dem aufgenommenen Filmmaterial han-
delt es sich nicht um eine getreue Wiederga-
be der “Wirklichkeit”. Vielmehr liefert es ein
Bild der Ereignisse, so wie sie sich mir darstell-
ten. Es ist niemals möglich, eine Begebenheit
in all ihren Aspekten wiederzugeben. Nach
3.11 sind Unmengen von Bildmaterial ent-
standen, und es kommt ständig neues hinzu.
Meine Aufnahmen bewegen sich in einem
Kontext von Milliarden anderer Videos. Selbst
wenn wir das alles sammeln und in ein Netz-
werk gemeinsam geteilter Bilder einspeisen,
entsteht daraus noch keine “Repräsentation”
der Katastrophe.

Unabhängig von der Frage, wie die jeweiligen
Autoren ihre Position definieren – wir produ-
zieren Bilder, um 3.11 nicht zu vergessen. Die
an unterschiedlichen Orten, zu unterschiedli-
chen Zeiten und mit unterschiedlichen Ge-
danken entstandenen Aufnahmen stellen Ver-
bindungen her. In ihrer Gesamtheit ermögli-
chen sie eine Perspektive, welche die jeweili-
gen Absichten der Autoren zueinander in Be-
ziehung setzt. Aus der Ansammlung und Kom-
bination von visuellem Material entsteht so
etwas wie ein kollektives Gedächtnis. Bilder
werden zu Elementarteilchen, aus denen wir
unsere Geschichte konstruieren. Das hat Aus-
wirkungen auch auf unsere Zukunft.

Gemeinsam
erinnern
Nach dem Tsunami sind unzählige Bilder entstanden. Noch 
immer kommen täglich neue hinzu. Aber selbst in ihrer 
Gesamtheit können sie das Geschehene niemals “repräsentieren”.
Überlegungen des Dokumentarfilmers Hikaru Fujii. 

Der Originaltext stammt aus dem Katalog zur Ausstellung “Artists and the Disaster – Documentation in Progress” (2012) im Contemporary
Art Center, Art Tower Mito (Japan).

16

Die Wirklichkeit
muß irgendeine Art
von Bedrohung er-
fahren. So etwas
kann die Fiktion.

Dieser Text ist erstmals 2012 in japanischer Sprache als Teil einer Serie von Essays auf der Homepage des Verlags Hakusuisha erschienen.
www.hakusuisha.co.jp/essay/special.html
Übersetzung: Ulrike Krautheim





Das Spiel als 
Bewältigung des 
Schreckens 

Der Regisseur Takuya Murakawa gehört zu einer 
nachwachsenden Generation von Künstlern, die das
Theater erneuern, weil er mit äußerster Präzision
fragt, was es ist, und was es sein könnte – oder nicht. 
Eine Laudatio von Hans-Thies Lehmann.

Es gibt Theaterabende, die anders sind, weil sie etwas verän-
dern, an denen man spürt, dass etwas Besonderes geschieht.
Das sind fast niemals die großen publikumswirksamen Spek-
takel, die uns gut unterhalten als “Live Show”, aber keine tie-
feren Spuren in unserem Inneren hinterlassen. Man macht die
Erfahrung des Besonderen, der “Ausnahme”, eher in kleineren,
fast “intimen” Momenten, in denen die Möglichkeiten des
Theaters ausgeschöpft werden, eine Begegnung zu sein, in
der ich als Zuschauer zugleich Teilnehmer werde.

Bei Regisseuren wie Akira Takayama oder Takuya Murakawa
entsteht Theater – und das begründet das Interesse an ih-
nen – aus einem Bewusstsein von Krise, Katastrophe und En-
gagement heraus. Paradoxerweise erkennt man die Notwen-
digkeit dieser Kunstform gerade dann, wenn sie sich selbst,
wie in diesen Arbeiten, radikal in Frage stellt. Das Theater ver-
zichtet hier auf die Show, auf die Repräsentation und wird zu
einem gemeinsam erfahrenen Vorgang. Dadurch hebt es un-
sere Vereinzelung und Trennung nicht schon auf, gibt aber
dem Verlangen nach dieser Aufhebung einen Platz.

Kunst ist, so hat es Walter Benjamin definiert, die Schaffung
einer Nachfrage, für deren vollständige Befriedigung die
Zeit noch nicht gekommen ist. Gerade die Kunst des Thea-
ters ist virtuell nie nur eine ästhetische Angelegenheit. Da-
rum ist es interessant dort, wo es seine ästhetische Auto-
nomie aufs Spiel setzt und das Leben und den “Schrei der
Welt” (Heiner Müller) in sein Inneres eindringen lässt. Thea-
ter kann immer der Moment eines – am Ende freilich niemals
wirklich eingehaltenen – Versprechens sein: der Gemein-
schaft, des “Zusammenhaltens” der menschlichen Spezies
gegen das Unglück, sei es der Krankheit, des Verfalls, der
Naturkatastrophen, und auch der von Menschen selbst an-
gerichteten Zerstörungen. 

Takuya Murakawa ist ein junger Künstler, Dokumentarfilmer
aus der Gegend von Kansai, der genau fragt, was Theater
ist und sein kann. In einem Interview berichtet er, wie ihn
die Kinder beeindruckt haben, die Opfer der Erdbeben und
des Tsunamis wurden und das Trauma im Spiel bewältigen:
Einer ruft “Erdbeben!”, und alle verstecken sich unter dem
Tisch; ein anderer ruft “Der Tsunami kommt!”, und alle klet-
tern auf die Tische und Stühle.

Theater ist für Murakawa eine Praxis des Spiels zur Bewälti-
gung des Schreckens. Zugleich ist es eine Praxis, die unsere
Solidarität, unsere Mitmenschlichkeit thematisiert. Als Mitglied

der Jury des “Festival/Tokyo” erlebte ich im Jahr 2011 “Zeit-
geber”: In einer Stunde zeigt uns Shuzo Kudo, kein professio-
neller Schauspieler, sondern ein wirklicher Behindertenhelfer,
seine Arbeit für einen so gut wie vollständig Gelähmten. 

Auf der praktisch leeren Bühne befinden sich nur zwei
Klappstühle, ein Mikrofon, eine Stereoanlage vorn am Rand.
Nur: Der Behinderte ist nicht da. Der Regisseur tritt vor und
bittet darum, dass sich eine Dame aus dem Publikum bereit
erklärt, auf der Bühne mitzuwirken. Er versichert, man müs-
se nichts tun und nur einmal einen einfachen Satz sagen.
Tatsächlich findet sich nach kurzem Zögern eine junge Frau,
die nun die “Rolle” des Behinderten übernimmt. Sie sollte
nur an zwei oder drei Punkten, die sie selbst wählen konnte,
einen großen Wunsch aussprechen. Man konnte die Be-
fürchtung hegen, nun ein didaktisches und moralisierendes
Theater zu erleben, eine “bewegende” Dokumentation, wie
sie uns das Fernsehen alle Augenblicke beschert. Nichts von
all dem geschah. 

Die Aufführung erhob sich weit über das Dokumentieren. Ku-
do zeigte alles in vollendeter Sachlichkeit und Nüchternheit.
Die Handlungen, auch die “peinlichen”, die Hilfe bei der Toi-
lette, den Patienten reinigen usw. wurden mit einer radikal
unprätentiösen Ruhe einfach demonstriert. Zugleich war
und blieb der gesamte Vorgang – Theater. Verwandelte sich
nicht in einen politisch-moralischen Aufruf. Das Theater
sprach, indem es zeigte – und schwieg. Die Sprache, ihr Feh-
len, war ein starker Moment: Der Helfer geht immer wieder
das Alphabet durch, bis der Behinderte durch eine Bewe-
gung des Augenlids – seine einzige Möglichkeit – das Zei-
chen bestätigt und so seinen Wunsch nach einer bestimm-
ten Speise, Buchstaben für Buchstaben, vermitteln kann.

Der eigentümlicherweise deutsche Titel “Zeitgeber” wurde
wahr. Das Theater zeigte die Gabe der Zeit für den anderen,
keine Arbeit mit einem Produktionsziel, auch keine “immate-
rielle Arbeit”, wie sie neuerdings in marxistischen Analysen
thematisiert wird, sondern Arbeit als menschliche Lebenstä-
tigkeit, die ihren Zweck in sich hat als Betätigung des
menschlichen Wesens mit dem und für den anderen. Eine im-
plizit politische “Ästhetik”, lebendige Kritik der kapitalisti-
schen Lebensformen. Murakawa wird weiterhin Theater so
denken, dass es nicht mehr nur Theater ist, und sich doch der
singulären Möglichkeit des Theaters bedienen, unser Leben,
unseren Alltag, und besonders unseren Mangel an wirklicher
Sprache, distanziert zu erkennen. 

21

Der Text wurde zuerst veröffentlicht im Magazin des Festival/Tokyo “TOKYO/SCENE #3” (Oktober 2012).

20



Was ist ein
Betroffener?
Wie können Menschen, selbst wenn sie selber nicht vor Ort sind, 
eine Beziehung zu katastrophischen Ereignissen aufbauen? Der 
Bildende Künstler Tadasu Takamine über die Voraussetzungen 
einer parteiischen Kunst, die solidarisch mit den Opfern ist. 

Von Simone de Beauvoir stammt die berühmte
Äußerung: “Man kommt nicht als Frau auf die
Welt, man wird es.” Anders ausgedrückt: Der Pro-
zess, in dem sich das Bewusstsein vom eigenen
Selbst entwickelt, ist zutiefst von dem Wissen
beeinflusst, Teil einer größeren
Gemeinschaft und ihres kul -
turellen Selbstverständnisses
zu sein. Diese Sensibilität, so

scheint mir, gewinnt im heuti-
gen Japan immer mehr an Ein-
fluss. Obwohl wir mit dem Ge-
danken “Man kommt nicht als
Japaner auf die Welt, man wird es” inzwischen
nur allzu vertraut sind, so gibt es weiterhin un-
zählige Dinge, die noch nicht in unser Bewusst-
sein vorgedrungen sind – womöglich, weil sie so
geschickt maskiert werden, dass wir sie gar
nicht wahrnehmen. Immerhin befinden wir uns

endlich in einer Situation, in der wir mit all dem
konfrontiert werden und uns hierzu verhalten
müssen. Was macht uns als Menschen eigentlich
aus? Wie entwickeln sich unser Selbst und un-
sere Identität? Diese Fragen scheinen in den

Nachwehen des 11. März wie
eine Rauchwolke aufgestiegen
zu sein.

Vier Monate nach dem großen
Erdbeben, dem Tsunami und
der Kernschmelze im Nordos-
ten Japans erhielt ich die Einla-

dung, eine Ausstellung im Art Tower Mito zu ma-
chen. Von Anfang an war mir klar, welch große
Herausforderung das sein würde: wegen des Or-
tes, der räumlichen Nähe der Stadt Mito zum Ka-
tastrophengebiet, aber auch wegen des Zeit-
punkts. Wie kann man auf eine Katastrophe die-

ser Größenordnung und auf die damit einherge-
henden gesellschaftlichen Entwicklungen und
Probleme reagieren? Politik, Informationen, Wis-
senschaft, der menschliche Körper – die Zeit war
gesättigt mit lauter Themen, die der künstleri-
schen Bearbeitung harrten.

An verschiedenen Orten hatte es erste Proteste
gegeben. Einige Menschen waren sofort aktiv ge-
worden. Viele meldeten sich als Freiwillige in den
betroffenen Gebieten. Ich fragte mich, was kann
in einem solchen Kontext eigentlich die Kunst
ausrichten. Die Informationen zu den Auswirkun-
gen der Katastrophe auf die Umwelt und die Men-
schen veränderten sich täglich, ja stündlich. Ich
wollte helfen, und mir wurde bewusst, dass wir
gerade jetzt einen radikalen Wandel in unseren
Denkweisen brauchen.

Meiner Ansicht nach gibt es zwei Arten von Men-
schen: diejenigen, für die Qualität wichtiger ist,
und solche, für die Quantität wichtiger ist. In den
kreativen Bereichen geht es vor allem um das
Erstgenannte – und das nicht nur in der Kunst. In
den gesellschaftlichen Segmenten, die mit Fra-
gen der Atomenergie und der Sicherheit von
Kernreaktoren zu tun haben, wie etwa die Sphäre
der Politik, geht es hingegen um die Quantität,
um Zahlen. Wer sich mit diesen Bereichen durch
die Mittel der Kunst beschäftigen will, muss sich
aktivistischer Formen bedienen. Wie aber können
künstlerische Tätigkeiten überhaupt zu einem
quantifizierbaren Ergebnis gelangen?

In der heutigen Gesellschaft wird von der Kunst
zumeist erwartet, dass sie neu ist. Was dieses
Kriterium erfüllt, muss nicht zwangsläufig gut
sein. Genauso wichtig ist, wie die Kunst die Her-
zen und Köpfe der Menschen anspricht. Einfach
das Wort “Frieden” an die Wand zu schreiben –
das ergibt noch kein Kunstwerk. Viele Künstler
jedoch reagierten ganz unmittelbar auf die Kata-
strophe. Man kann wohl von impulsiven Reaktio-
nen sprechen.

Kunst gründet auf Kommunikation. Selbst wenn
man sich scheinbar ganz alleine in sein Atelier
zurückgezogen hat, befindet man sich im Dialog
mit der Natur, mit anderen
Menschen, mit sich selbst. Was
aber entsteht in einer solchen
Zwiesprache? Verbindungen,
so würde ich sagen: zwischen
ich und du, zwischen Vergan-
genheit und Gegenwart, zwi-
schen “Dingen” und Menschen. Das alles gilt, zu-
mindest in Japan, nicht als besonders nützlich.
Doch ich spürte intuitiv, dass nach einem sol-
chen Unglück gerade darin ein Nutzen lag, der
weit über Fragen materieller und ökonomischer
Verwertbarkeit hinausreicht. Kunst handelt
nicht davon, das Mögliche zu tun, ohne Rück-
sicht auf den Nächsten – Hauptsache, ich selber
überlebe. Sie beschäftigt sich mit der Frage, was
es bedeutet, zu leben und was das Leben le-
benswert macht.

Physische Distanz und psychische Entfernung
sind zwei vollkommen unterschiedliche Dinge.
Die gefühlte Distanz zu den Kernreaktoren ist
deshalb für jeden Menschen eine andere. Als das
Erdbeben ausbrach, war ich
nicht in Japan. Wie hätte ich
mich wohl gefühlt, wenn ich im
Land gewesen wäre? Die ent-
sprechende Frage wurde mir in
England gestellt, also dort, wo
ich mich gerade aufhielt. Ich
antwortete: “Die Natur kennt
das Konzept nationaler Gren-
zen nicht. Es wäre falsch, es nur
als japanisches Problem zu sehen oder zu glau-
ben, dass alle Menschen in diesem Land die glei-
che Haltung hierzu hätten.”

Aus diesem Grund machte es mich wütend, als
schon bald zwischen Betroffenen und Nicht-Be-
troffenen, zwischen Involvierten und Nichtinvol-
vierten unterschieden wurde. Mir erscheint
schon die bloße Vorstellung als widersinnig, dass
sich irgendjemand von irgendeinem Aspekt der
Situation persönlich “nicht betroffen” fühlen
könnte. Wenn man am eigenen Körper verletzt
wird, dann bildet man die Bewusstseinshaltung
eines “Betroffenen” aus. Das schwächt sich mit
dem Abheilen der Verletzung ab, auch wenn die

eigenen Handlungen womög-
lich weiterhin von dem Erinne-
rungsmuster eines “Das habe
ich einmal gefühlt” bestimmt
werden. Betroffenheit kann ein
nützlicher Begriff sein, der ei-
nem den Rückzug in die Hal-

tung ermöglicht, dass die anderen einen “einfach
nicht verstehen” – als gäbe es eine emotionale
Blackbox in unserem Inneren, die legitimiert,
dass uns besondere Privilegien zustehen. Das
wiederum kann bei den angeblich Unverständi-
gen zu Problemen führen.

Das Performance-Kollektiv Dumb Type, in dem
ich Mitglied war, hat sich in der 1992 entstande-
nen Arbeit “S/N” ausführlich dem Thema der Be-
troffenheit gewidmet. Wir fragten uns, wie sich

die soziale Isolation, die mit dem HIV-Virus ein-
hergeht, überwinden lässt. In unserer Gruppe war
Teiji Furuhashi positiv, und wir anderen nicht. Ei-
gentlich dürfte es keinerlei Barrieren geben, aber

warum haben wir dann das Ge-
fühl, dass sie doch da sind?

Das Problem der Betroffenheit
ist bis heute irgendwie unklar
und ungelöst. In künstlerischen
Prozessen ist es unmöglich,
dass nicht irgendeine Form von
Verbindung zwischen dem
Subjekt, das sich öffentlich in

einem bestimmten Medium artikuliert, und sei-
nem Selbst entsteht. Die Frage “Was macht einen
Betroffenen aus?” ist daher von fundamentaler
Bedeutung, wenn man über kreative Handlungen
nachdenkt. Wird im künstlerischen Akt eine tem-
poräre Beziehung zu Erfahrungen seines Urhe-
bers etabliert, entsteht auch für das Publikum ei-
ne “Verantwortung, mit der man unmittelbar ver-
bunden ist”.

Während ich versuchte, meine eigene Distanz
zu den havarierten Kernreaktoren zu bestim-
men, wurden nach und nach alle möglichen ge-
heim gehaltenen Informationen und ein verblüf-
fendes Gespinst an Absprachen aufgedeckt. Ich
wehrte mich gegen die Einsicht, aber man hatte
uns immer wieder getäuscht. Menschen, die sich
krimineller Lügen schuldig gemacht hatten, ta-
ten so, als wüssten sie von nichts, und gingen
weiter ihrem bequemen und sorgenfreien Leben
nach. Kann man ein solches Land einen Rechts-
staat nennen? Es war erschreckend, wie Japan
sein wahres Wesen enthüllte. Der Verbindungs-
faden, der sich um mich legte, und mich immer
weiter Richtung Kernreaktor zog, war die Silhou-
ette Japans.

Meine Gedanken drehten sich nur noch darum, ei-
ne Installation zu entwerfen, in der wir unsere
Wut teilen können. Ich würde die Leute, als eine
Art von Vermittler, in emotionalen Kontakt mit ei-
nem unversöhnlichen Zorn bringen. 

Wie kann man auf
eine Katastrophe
dieser Größenord-
nung reagieren?

2322

Menschen, die sich
krimineller Lügen
schuldig gemacht
hatten, taten so,
als wüssten sie von
nichts.

Es wäre falsch, es
nur als japanisches
Problem zu sehen.



Geglücktes
Scheitern
Er rekrutiert seine Mitstreiter häufiger per Zeitungsannonce. 
Profis haben keine Chance – die Bewerber dürfen ihre Instrumente
nicht beherrschen. Wenn Tori Kudo mit seinem Ensemble die Bühne
betritt, kann alles geschehen. Von Markus Schneider. 

“Ich bin sowas wie ein Kaffeefilter”, erklärte Tori
Kudo in einem Interview vor ein paar Jahren seine
Arbeit. “Viele Sounds fließen in meinen Körper, si-
ckern hindurch und werden zu Klängen in meiner
Musik”. Die Selbstbeschreibung
trifft es recht gut, wenn man die
zahlreichen Veröffentlichungen
und Tori Kudos Auftritte mit sei-
nem Ensemble Maher Shalal
Hash Baz hört. Ständig fließen,
tröpfeln und rinnen undeutlich
vertraute, melancholische Har-
monien und Melodien durch oft
extrem kurze Stücke und fügen sich zu seltsam
zarten, bucklig-hoffnungsvollen Songs: Tori Kudo
singt mit unstraffer, wackliger Stimme, seine Frau
Reiko mit klarem, distanziert-traditionellem Ton,
Gitarren scheppern und twangen in brüchigen,
psychedelischen Farben zu topfiger Percussion,

ein schwankendes Euphonium führt eine Reihe
fröhlich fehlgestimmter, torkelnder, hupender
Blasinstrumente an und vielleicht mischt sich
noch das Störgeräusch eines Virtuosen auf dem

Haarfön oder von Field Recor-
dings hinzu.

Die Songförmigkeit entsteht
nicht durch formale Geschlos-
senheit, sondern frei schwei-
fende Konzentration. Die Stü-
cke erinnern – üblicherweise
gleichzeitig – an Free Jazz, Pop-

Balladen, psychedelischen und japanischen Folk
und Rock. Diese Stile kommunizieren in der Musik
auf eher undurchsichtigen Wegen miteinander.

Tori Kudo gilt wegen des leichten und simplen
Strichs seines Ensembles als Naivist. Dabei ist der

1959 in Tokio geborene Pianist, Gitarrist und
Sänger seit den späten 70er Jahren aktiv und ei-
ne der grauen Eminenzen des japanischen Under-
ground. Nach Meinung des Jazzmusikers Bill
Wells, der gelegentlich mit Maher Shalal Hash
Baz gespielt hat, ist er einer der am meisten un-
terschätzten Pianisten der Welt.

Letzteres liegt natürlich auch an der Tatsache,
dass der japanische Underground insgesamt
auch in vernetzten Zeiten unsere westlichen Ge-
filde nur sporadisch und in Form von Einzel-
künstlern erreicht. Eine Art Urszene bildete sich
Ende der 70er Jahre im Umfeld des kleinen To-
kioter Cafés und Live-Clubs Minor. Von dort
stammt zum Beispiel der Extremgitarrist Keiji
Haino, mit dem Tori Kudo gelegentlich zusam-
menspielt, und auch die semilegendären High Ri-
se, die auf Freeform-Stonerrock spezialisiert wa-

ren und deren Musiker wiederum in verschie-
densten Konstellation mit Tori Kudo und Maher
Shalal Hash Baz verbandelt waren, gehörten
zum harten Kern.

Die Inspiration für diese sehr unterschiedlichen
Konzepte stammte aus der Do-It-Yourself-Philo-
sophie des Punk und des New Yorker No Wave.
Zu Tori Kudos frühen Bands gehörte neben
Worst Noise und Noise auch Tokyo Suicide, die
zu einer Band geronnene Hommage an den mi-
nimalistischen Elektropunk von Alan Vegas und
Martin Rev. Allerdings kam der Underground in
Tokio, so der Japanologe Alan Cummings im Off-
Music-Magazin ‘The Wire’, ohne die Abgren-
zungsmanöver westlicher Subkulturen aus. In
Rock-Riffs, Free Jazz und Progrock-Motiven sa-
hen die Protagonisten keinen Widerspruch. Tori
Kudos Konzept bestand vor allem in einer
“Theorie des Irrtums”, die von einer Ablehnung
professioneller Strukturen und Strategien aus-
geht. “Wir konnten nirgendwo außer im ‘Minor’
spielen”, erinnert er sich. “Unsere Sounds hatten
nicht das geringste musikalische Potenzial und
fingen unterhalb jedes üblichen Ausgangs-
punkts an. Wenn man drei Noten einer Tonleiter
als 0.01 annimmt, dann blieben wir immer
gleichsam im Minusbereich.”

Seine frühere Begeisterung
für widerständige Politik hat
sich offenbar gelegt, denn an-
geblich ist Tori Kudo vor eini-
ger Zeit den Zeugen Jehovas
beigetreten. Die biblischen Zi-
tate und Gleichnisse in seinen
Songs und seinen blumigen Interviews erklärt er
allerdings mit der Griffigkeit der Erzählung, die
dieses Material anbiete. Der ebenfalls der Bibel
entlehnte Name Maher Shalal Hash Baz klinge
in japanischer Aussprache einfach sehr schick.
Bereits im Alter von 14 Jahren trat Tori Kudo pro-
fessionell in Hotelbars mit Cocktailjazzern auf.

Schon damals soll er ausschließlich improvisiert
haben. In seinen Solokonzerten, die er am Klavier
bestreitet, verbindet er heute seltsam einleuch-
tend die kaskadischen Ideen
von Cecil Taylor mit eher blue-
sig-eingängigen Motiven der
Ahmad-Jamal-Schule. Projekt-
weise fügt er sich auch um-
standslos in abstrakte Noise-
Zusammenhänge, so etwa mit
Keiji Haino, Otomo Yoshihide
oder Rick Potts, letzterer ein
Angehöriger der Los Angeles Free Music Society.
Als einfühlsam melodiösen Begleiter hört man ihn
dagegen auf den fragilen Solo-Alben seiner Ehe-
frau, Reiko Kudo.

Seine derzeitige “relative” Bekanntheit in west-
lichen Popkreisen – 2012 hörte man das Ehe-
paar Kudo sogar auf einer Single der Elektro-
popper Hot Chip – verdankt sich Stephen Pastel.
Der Kopf der Sixties-Revivalisten The Pastels hat
sein Independent-Label Geographic nicht zu-
letzt für die Musik von Maher Shalal Hash Baz
gegründet. Anfang der vergangenen Dekade
lebten die Kudos sogar einige Jahre in Schott-
land, wo neben Arbeiten mit Bill Wells einige

Studioalben entstanden und
Tori Kudo gemeinam mit Ste-
phen Pastel die Compilation “A
Summer to Another Summer”
zusammenstellte.

Das war eine enorm aufwändi-
ge Arbeit, denn zum einen be-
stand der Backkatalog von

Maher Shalal Hash Baz vor allem aus zahlrei-
chen Kassetten, Singles und Alben in Kleinstauf-
lagen. Zum anderen versinnbildlichen schon die
81 Songs des legendären, schnell vergriffenen
Triple-Albums “Return Visit to Rock Mass” die
ungeduldige Schaffenskraft Tori Kudos. Zuletzt
packte er 2009 satte 177 Titel auf dem Werk

“C’est La Dernière Chanson” zusammen. Es be-
steht oft nur aus sekundenlangen Skizzen, An-
fängen, Ideen, die sich dennoch zu einem eigen-

artig stimmigen Bild puzzeln.

Bis heute bevorzugt Tori Kudo
nicht-professionelle Musiker
für Maher Shalal Hash Baz. Bei
Live-Auftritten lädt er schon
mal spontan Leute aus dem
Publikum auf die Bühne. In sol-
chen Zusammenhängen ver-

steht er sich mehr als Regisseur einer Theater-
gruppe, der Schauspieler in ihre Rollen einweist.
“Auch Fehler”, sagt Tori Kudo, “führen zu einem
Ergebnis.” So kann man sich seine Musik viel-
leicht auch als situationistische Choreografie
erklären. Der Hörer wird gerade nicht durch ein
festes, formuliertes Zentrum in den Bann der
Musik gezogen. Ihr überaus humaner Zauber
entfaltet sich aus der umgekehrten Bewegung.
Die zerbrechliche Schönheit von Tori Kudos
Kunst liegt darin, dass die Musiker immer wieder
beim gemeinsamen Versuch, Musik zu machen,
grandios und würdevoll scheitern. 

2524

Tori Kudo gilt als
Naivist. Dabei ist er
eine der Eminenzen
des japanischen 
Underground.

2012 hörte man
das Ehepaar Kudo
auf einer Single
der Elektropopper
Hot Chip.

Sie scheitern im-
mer wieder gran-
dios und würdevoll
beim Versuch, Mu-
sik zu machen.





THEATER
Toshiki Okada / chelfitsch THEATER

Current Location
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln
20.5., 20:00, 21.5., 19:00 / HAU2

Das atmosphärisch dichte Konversationsstück zählte im Frühjahr 2012
zu den ersten Arbeiten, die auf die Katastrophe vom 11. März 2011 künst-
lerisch reagierten. Sieben Frauen leben in einem Ort namens “Dorf”. Eines
Tages ziehen Wolken auf. Es geht das Gerücht um, von ihnen gehe ein be-
drohlicher Fluch aus. Eine alte Frau erscheint in der örtlichen Bibliothek
und löst einen Tumult aus, indem sie laut ausruft, dass man auf keinen
Fall vom Regen nass werden dürfe. Die Protagonistinnen durchlaufen ei-
nen schmerzlichen, konflikthaften Verständigungsprozess. Sollen sie
glauben, was man sich erzählt? Ist es besser, den Ort zu verlassen? 
“Current Location” markiert eine neue Phase in Okadas Theaterarbeit. An-
ders als in den vorwiegend bewegungsorientierten Produktionen zuvor,
setzt der Regisseur hier ganz bewusst eine fiktionale Handlung und dra-
matische Figuren ein. Es entsteht ein dörflicher Kosmos, durchsetzt mit
Science-Fiction-Elementen und einer apokalyptischen Note.

Produktion: chelfitsch in Zusammenarbeit mit precog (Tokyo). Koproduktion: Doosan Art Center (Seoul). Im Auftrag von KAAT

(Kanagawa Arts Theater, Yokohama) 2012.

Takuya Murakawa THEATER

Zeitgeber
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln
22.–24.5., 19:00 / HAU3 / Europapremiere
24.5. im Anschluss: Takuya Murakawa und Hans-Thies Lehmann im 
Gespräch / Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

Was verbindet Schwerbehinderte mit ihrem Pflegepersonal? Das Stück
“Zeitgeber” führt Handlungsroutinen auf äußerst nüchterne Weise und
ohne emotionale Beteiligung vor: Kleidung wechseln, Mahlzeiten einneh-
men, den Körper waschen, die tägliche Unterhaltung.
Herr Fujii, die schwerbehinderte Hauptfigur, kommuniziert allein durch die
Bewegung der Augenlider mit seiner Umgebung. Sein Pfleger nutzt ein
streng geregeltes System des Sprechens, um den Patienten nach seinen
Wünschen und Gedanken zu befragen. Die mühevolle sprachliche Inter-
aktion zwischen den beiden Protagonisten verweist auf die grundsätzli-
che Möglichkeit und Unmöglichkeit von Kommunikation. Es geht auch um
die Machtstrukturen zwischen “Behinderten” und “Nichtbehinderten”. Die
Instabilität der Trennlinie zwischen Fiktion und “Wirklichkeit” im Theater
wird sichtbar. Mit dieser Performance stellt das HAU Hebbel am Ufer die
Arbeit von Takuya Murakawa zum ersten Mal in Europa vor.

Produktion: Takuya Murakawa. Kooperation: Biwakei Studio.

28

DIALOG/FILM
Hikaru Fujii FILM

PROJECT FUKUSHIMA!
Dokumentarfilm, Japan 2012, 90 Min. / Japanisch mit englischen Unter -
titeln / Eintritt frei, Spenden für das NPO “PROJECT FUKUSHIMA!” erbeten
22.5., 20:30 / HAU1

Das “PROJECT FUKUSHIMA!” wurde von den in Fukushima geborenen bzw.
dort ansässigen Musikern Yoshihide Otomo und Michiro Endo sowie dem Dich-
ter Ryoichi Wago ins Leben gerufen. Die Initiative ist ein Netzwerk zur Erpro-
bung neuer Gesellschaftsformen auf der Basis künstlerischer Aktivitäten. Es
wird über die Probleme nachgedacht, mit denen die Region nach dem Nukle-
arunfall im Kernkraftwerk Fukushima Daiichi konfrontiert ist. Das Projekt wur-
de im Mai 2011 in Leben gerufen. Im August desselben Jahres kam das erste
“FESTIVAL FUKUSHIMA!” zustande, das mehr als 10.000 Besucher anzog. Zu
den Aktivitäten des Netzwerks zählten darüber hinaus die Internet-Sende-
station “DOMMUNE FUKUSHIMA!”, die “SCHOOL FUKUSHIMA!”, ein Ort der Wei-
terbildung, sowie die Spendeninitiative “DIY FUKUSHIMA!”. Sie soll eine finan-
zielle Basis für die langfristige Weiterführung der künstlerischen Aktivitäten
ermöglichen. Der Filmemacher Hikaru Fujii begleitete die Aktivitäten und Dis-
kussionen während der Vorbereitungen zum “FESTIVAL FUKUSHIMA!” über ei-
nen Zeitraum von sieben Monaten mit der Kamera. Der Dokumentarfilm be-
obachtet präzise und unprätentiös die unterschiedlichen Haltungen der Be-
teiligten und beleuchtet auch die Konfliktfelder zwischen den Protagonisten.

Regie: Hikaru Fujii; Musikalische Partitur: Yoshihide Otomo; Produzent: Jun Numada; Produktion: PROJECT FUKUSHIMA! Production

Committee; Gefördert durch: GBFund, ARTS NPO AID.

Ende der Komfortzone? Kunst DIALOG

und Politik nach Fukushima
Mit Chiaki Soma, Hiromi Maruoka, 
Akira Takayama, Steffi Richter 
Moderation: Stefanie Carp
Deutsch und Japanisch mit Simultanübersetzung / Eintritt frei
25.5., 20:00 / HAU2

Was bedeutet Theater nach Fukushima? Ist die japanische Gesellschaft
durch die Katastrophe offener oder geschlossener geworden? Muss das
Verhältnis zwischen Kunst und Politik in Zeiten eines globalen Krisenka-
pitalismus neu ausgerichtet werden? Auf dem von der Dramaturgin Ste-
fanie Carp moderierten Podium sitzen zwei der führenden Theaterkura-
torinnen Japans: Chiaki Soma war sechs Jahre lang die künstlerische Lei-
terin des “Festival/Tokyo”. Hiromi Maruoka steht dem NPO Japan Center
Pacific Basin Arts Communication vor und ist die Chefin zweier bedeuten-
den Festivals der Darstellenden Kunst, dem “TPAM” in Yokohoma und dem
“Sound Live Tokyo”. Der Regisseur Akira Takayama ist im Rahmen von “Ja-
pan Syndrome” mit einer Fortsetzung seines “Referendum Project” zu
Gast. Steffi Richter ist Professorin für Japanologie am Ostasiatischen In-
stitut der Universität Leipzig. Sie forscht und lehrt zur Ideen- und Kultur-
geschichte des neuzeitlich-modernen Japan sowie zu Alltags- und popu-
lären Kulturen der Gegenwart. Sie ist eine Kennerin des organisierten Wi-
derstands gegen Atomenergie, sowohl in Japan als auch in Deutschland.

Toshiki Okada / chelfitsch THEATER

Super Premium Soft Double 
Vanilla Rich
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln
28.-29.5., 20:00 / HAU2

Toshiki Okadas aktuelles Stück spielt in dem 24 Stunden lang geöffneten
Spätkauf “Smile Factory”. In diesem hell erleuchteten, immer frisch geputz-
ten und auf angenehme Temperatur herunterklimatisierten neuzeitlichen
Paradies entspinnt sich ein von Alltagsritualen geprägtes Beziehungsge-
flecht zwischen Personal und Kunden. Abe und Sakamoto, die Kassenbeset-
zung der Nachtschicht, ergehen sich in ausufernden Spekulationen über die
Frage, wann Filialleiter Mamiya das letzte Mal Sex mit seiner Frau hatte. Als
Geste des stillen Widerstands fälscht Abe hin und wieder die Altersstatistik
der Kunden. Jede Woche am Dienstag und Freitag startet der mit Spannung
erwartete Verkauf neuer Produkte. Wird die Eissorte “Super Premium Soft
Double Vanilla Rich” die Erwartungen erfüllen und sich zum Verkaufsschlager
des Sommers  entwickeln? Zur Musik von Johann Sebastian Bach interagie-
ren die Darsteller mit stotternden und ständig sich wiederholenden Worten
und Gesten. Noch stärker als in “Hot Pepper, Air-Conditioner, and the Farewell
Speech” sucht die Performance den Dialog mit den Bewegungen der Musik.

Produktion: chelfitsch in Zusammenarbeit mit precog (Tokyo). Koproduktion: Theater der Welt 2014 (Mannheim), KAAT (Kanagawa Arts

Theater, Yokohama), LIFT – London International Festival of Theatre, Maria Matos Teatro Municipal (Lissabon), CULTURESCAPES (Basel),

Kaserne Basel, House on Fire mit Unterstützung des Kulturprogramms der Europäischen Union. Gefördert durch das Arts Council Tokyo.

MUSIK
Tori Kudo MUSIK

& Maher Shalal Hash Baz
Konzert
21.5., 21:00 / HAU1

In Japan gibt es weitaus mehr Musik zu entdecken als Noise und J-Pop.
Der Sänger, Gitarrist und Songschreiber Tori Kudo ist bekennender Naivist
und Anti-AKW-Aktivist. Für seine Band Maher Shalal Hash Baz sucht er
ständig wechselnde Musiker aus, die seine wundervollen Melodien mög-
lichst ohne Kenntnis ihrer Instrumente interpretieren. Wenn er und sein
Ensemble die Bühne betreten, kann alles passieren. Für das Konzert im
HAU1 reist Tori Kudo mit 7 Musikern aus Japan an. Es ist möglich, dass er
in Berlin kurzfristig weitere Mitstreiter rekrutiert.

Sangatsu MUSIK

Konzert
27.5., 20:00 / HAU1

Sangatsu sind durch ihre Soundtracks zu den Theaterstücken von Toshiki
Okada bekannt geworden. Unter Mitwirkung prominenter Kollegen wie Jim
O’Rourke produziert das siebenköpfige Ensemble auch außerhalb des Thea-
ters filigranen Postrock, der von der Zeitauffassung des Zen geprägt ist. Ihre
Soundscapes changieren oft, ohne vermittelnde Übergänge, zwischen lau-
ten, schroffen und zarten, lyrischen Passagen. Die kompositorische Textur
wird immer wieder durchbrochen von Pausen, in denen völlige Stille herrscht.

Mit Unterstützung der Japan Foundation.

Hikaru Fujii FILM

Asahiza
Dokumentarfilm, Japan 2013, 74 Min. 
Japanisch mit englischen Untertiteln
Preview: 23.05., 20:30 / HAU1
Im Anschluss: Hikaru Fujii und Akira Takayama im Gespräch
Moderation: Steffi Richter 

“Asahiza”, ein Kino und ein ehemaliges Kabuki-Theater in der Stadt Mina-
misoma, 23 Kilometer vom Kernkraftwerk Fukushima Daiichi entfernt,
steht exemplarisch für die wirtschaftliche und politische Entwicklung Ja-
pans in der Nachkriegszeit. Sie war geprägt von einem sich verschärfen-
des Gefälle zwischen Stadt und Land, von der Verödung der Provinz im
Gegensatz zu den ökonomischen Ballungsräumen Tokio und Osaka und
vom Funktionsverlust der Innenstädte durch den Bau überdimensionaler
Shopping-Malls außerhalb der Stadt.
Das im Jahr 1923 erbaute Asahiza erlebte ab den 50er Jahren seine Blü-
tezeit. Es war der Ort, an dem viele spätere Ehepaare ihr erstes Date ver-
brachten oder Kinder die neuesten Anime-Hits sahen. Aufgrund eines mas-
siven Besucherschwunds wurde das Kino im Jahr 1991 geschlossen. Seit-
dem wird es vom “Asahiza Appreciation Club” nur noch sporadisch für
Filmvorführungen genutzt. Das Gebäude soll so vor dem Verfall bewahrt
bewahren und langfristig vielleicht sogar eine Wiedereröffnung ermög-
licht werden.
Das von Hikaru Fujii ruhig in Szene gesetzt Filmporträt lauscht den Erin-
nerungen der Bewohner von Minamisoma an “ihr” Kino und erzählt so auf
der Grundlage sehr persönlicher Erfahrungen eine Geschichte der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts in der japanischen Provinz. Die neue Wirk-
lichkeit in Fukushima als Folge des Nuklearunfalls erscheint nur äußerst
sparsam, unter größter Zurückhaltung. Gerade so, als Leerstelle, als In-
version, bekommt die Katastrophe eine um so stärkere Präsenz. Sie setzt
eine Reflexion über die mediale Repräsentation der Realität nach dem 11.
März 2011 und die Performance der “Betroffenen” in Gang.

Regie: Hikaru Fujii. Produktion: ASAHIZA Produktionskomitee / Bunkanashigotohito Consortium / Association Community Cinema

Center / Merger Company tecoLLC / NPO 20th Century Archive Sendai / Limited Private Company Contents Project / Japan Film

Commission]) / Asahiza Appreciation Club Distribution: Association Community Cinema Center.

29

Japan Syndrome – Kunst und Politik nach Fukushima 20.–29.5.2014 / HAU1, HAU2, HAU3



30

Phänomen Manga – DIALOG

Japanische Comics und 3.11
Mit Jaqueline Berndt und 
Steffi Richter
Deutsch mit japanischer Übersetzung
24.5., 20:30 / HAU2

Es gehört zu den bekannten Klischees, dass es in Japan weitgehend ein
Tabu ist, Gefühle unmittelbar zum Ausdruck zu bringen. Die Sedimente
schwer zu bewältigender Erlebnisse und von der Norm abweichende
Wunschvorstellungen werden sorgfältig in den Produkten der Kulturindus-
trie verschlossen und abgelegt. Vor allem der Manga gilt in diesem Zusam-
menhang als ein Genre, in dem die japanische Kultur traumatische Kollek-
tiverfahrungen, die es nicht erst seit den Atombombenabwürfen von Na-
gasaki und Hiroshima gegeben hat, zu Bildern der Apokalypse verdichtet.
Wie haben sich die Themen und die ästhetischen Chiffren im Manga seit
dem 11. März 2011 verändert? Diesen Fragen wird Jacqueline Berndt, einer
der international führenden Kennerinnen des Genres, anhand von ausge-
wählten Bildmaterialien nachgehen. Sie lebt seit mehr als 20 Jahren in Ja-
pan und ist durch eine Vielzahl an Forschungsprojekten zum Thema her-
vorgetreten. Seit 2009 ist sie Professorin für Comic-Theorie an der Man-
ga-Fakultät der Kyoto-Seika-Universität sowie stellvertretende Direktorin
des International Manga Research Center, das sich im Kyoto International
Manga Museum befindet. Ihre Gesprächspartnerin ist Steffi Richter, Profes-
sorin für Japanologie an der Universität Leipzig.

Late Night Lecture DIALOG

Performance 
Mit Kyoichi Tsuzuki
Englisch
29.5., 22:00 / HAU1

Kyoichi Tsuzuki ist ein international bekannter Fotograf und Journalist, der
sich mit dem kühlen Blick eines Ethnologen, aber auch mit obsessiver Ener-
gie auf die Suche nach den Abgründen in der Alltagswelt seiner Landsleute
macht. Zu den Objekten seines Interesses gehören die Wohnungen feti-
schistischer Fashion Victims, die das gleiche Kleidungsstück in zahllosen
Exemplaren horten und stapeln; an einsamen Landstraßen und an der Pe-
ripherie der Großstädte gelegene Love Hotels und Sexmuseen; oder ge-
langweilte Provinzjugendliche, die mit den Autos ihrer Eltern über größere
Distanzen hinweg nächtliche Hupkonzerte von beträchtlicher Suggesti-
onskraft veranstalten, ohne einander sehen zu können. In einem hochgra-
dig unterhaltsamen Lichtbildvortrag verfolgt Kyoichi Tsuzuki die These,
dass sich hier, nicht in den Domänen des vermeintlich guten Geschmacks
oder in den Produkten des globalisierten Kunstmarktes, das verborgene
Gesicht Japans zeigt.

Nina Fischer FILM DIALOG

& Maroan el Sani
I Live in Fear – Record of a Living 
Being After March 11
Deutschland, Japan 2014, 29 Min.
Japanisch mit englischen Untertiteln
26.5., 20:00 / HAU1
Im Anschluss: Toshiki Okada, Nina Fischer & Maroan el Sani im 
Gespräch /  Moderation: Elke Buhr / Deutsch und Japanisch mit 
japanischer Übersetzung

Für diese neuere Arbeit der Künstlerduos, die im Auftrag der Aichi Trien-
nale 2013 entstand, luden Nina Fischer und Maroan el Sani einige  Schau-
spieler, Menschen, die infolge des Nuklearunfalls ihre Heimat verlassen
mussten und Einwohner der Präfektur Aichi zu einem Screening von Akira
Kurosawas Filmklassiker “I Live in Fear” von 1955 ein. Die Intention war
eine Neubewertung von Kurosawas Film, der die Angst vor der atomaren
Bedrohung in Japan nach Kernwaffentests thematisiert, wie sie ein Jahr
zuvor am Bikini Atoll stattgefunden hatten. Auf die Filmvorführung folg-
ten eine Diskussion und ein Improvisationsworkshop, die in diesem Do-
kumentarfilm festgehalten sind. Ängste und Unsicherheiten – nicht zu-
letzt ein Resultat der unübersichtlichen Informationslage nach dem
Atomunfall im Kernkraftwerk Fukushima Daiichi – traten hier offen zuta-
ge. Unter den Teilnehmern befand sich auch der Regisseur Toshiki Okada.
Er ist nach der Katastrophe auf die Insel Kyushu im Westen Japans über-
gesiedelt, um dem Bannkreis der Kernkraftwerksruine so weit wie mög-
lich zu entkommen.

Akira Kurosawa FILM

Ikimono no kiroku / I Live in Fear 
(Bilanz eines Lebens)
Spielfilm, Japan 1955, 103 Min.
Japanisch mit deutschen Untertiteln
26.5., 22:00 / HAU1

Gießereibesitzer Kiichi Nakajima ist von Angstzuständen geplagt, denn er
glaubt, dass eine nukleare Katastrophe unmittelbar bevorsteht. Um ihr zu
entkommen, will er seine Fabrik verkaufen und mit seiner Familie nach
Brasilien auswandern. Doch die Familie hat für seine Furcht kein Verständ-
nis und will ihn stattdessen vor Gericht entmündigen lassen. In der flir-
renden Hitze des Sommers wird Kiichis Prozess zu einer Nervenprobe für
alle Beteiligten. Hintergrund des Films sind die Atombombentests der USA
im Frühjahr 1954 auf dem Bikini-Atoll, die auch die Crew eines japanischen
Fischerboots verstrahlten und einen Seemann das Leben kosteten.  An-
gesichts der nur wenige Jahre zurückliegenden Atombombenangriffe auf
Hiroshima und Nagasaki reagierte die japanische Öffentlichkeit mit Em-
pörung auf die Atomtests. Sie lösten in Japan eine Anti-Atombewegung
aus, die zu einer der größten Protestbewegungen der japanischen Nach-
kriegszeit anwuchs.

31

SALON 3.11
Während des Festivals “Japan Syndrome” öffnet der “Salon 3.11” in
regelmäßigem Turnus seine Türen und bietet den Zuschauern die Ge-
legenheit, mit zentralen Protagonisten des Festivals in intimer Atmo-
sphäre ins Gespräch zu kommen. Den Auftakt bildet ein Gespräch von
Stéphane Bauer, Leiter des Kunstraums Kreuzberg/Bethanien und Ku-
rator der Ausstellung “Distant Observations. Fukushima in Berlin”
(März 2011), mit dem Filmemacher Hikaru Fujii. Die Leipziger Japano-
login Steffi Richter, die im letzten Jahr das preisgekrönte “Lesebuch
Fukushima” herausgegeben hat, spricht mit Tadasu Takamine. Mitglie-
der der Band Sangatsu diskutieren mit Christoph Gurk die Verbin-
dungslinien zwischen Post-Rock und Zen-Buddhismus. Der Journalist
Peter Laudenbach befragt Toshiki Okada nach seinen Erfahrungen als
Exilant in Westjapan. Weiterhin gibt es zwei Open-Air-Termine, bei de-
nen der Künstler Yukihiro Taguchi zu einem “Open House” auf dem um-
kämpften Gelände der Cuvry-Brache in Kreuzberg und zu einer weite-
ren Aktion vor dem HAU2 einlädt.

Sachiko Hara
Hiroshima Salon
25.5., 18:00 / HAU1
Deutsch und Japanisch

Seit 2009 lädt die Schauspielerin Sachiko Hara regelmäßig zu Salons
mit wechselnden Gästen, die thematisch um ihr Heimatland Japan krei-
sen. Sie changieren ästhetisch zwischen Performance, Vortrag und Ani-
me-Freak-Show. Die Initialzündung für den Salon war die Tatsache,
dass Sachiko Haras ehemaliger Wohnort – Hannover – die Partnerstadt
von Hiroshima ist. Das gab ihr den Anlass, sich auf eine sehr persönliche
Recherche nach Verbindungslinien zwischen Deutschland und Japan
zu begeben. Bei Haras erstem Salon in Berlin wird es um die großen nu-
klearen Katastrophen Hiroshima und Fukushima und deren bis heute
spürbaren Auswirkungen gehen.

Salon 3.11 / Übersicht
Eintritt frei außer am 25.5.

22.5. , 17:30 / HAU1
Hikaru Fujii und Stéphane Bauer im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

23.5., 17:30 / HAU1
Tadasu Takamine und Steffi Richter im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

24.5., 15:00 / Cuvry-Brache*
Open House: “Dis-Cuvry – Confronting Comfort #1” 
mit Yukihiro Taguchi, Chiara Ciccarello und Lutz Henke
* Treffpunkt Schlesische Straße / Cuvrystraße

25.5., 18:00 / HAU1
Sachiko Hara: Hiroshima Salon
Deutsch und Japanisch

26.5., 17:30 / HAU1
Atsuhiro Koizumi (Sangatsu) und Christoph Gurk im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

27.5., ab 18:00 / HAU2 (Open Air)
Open House: “Confronting Comfort #2” 
mit Yukihiro Taguchi, Chiara Ciccarello und Lutz Henke

28.5., 17:30 / HAU1
Kyoichi Tsuzuki und Christoph Gurk im Gespräch
Englisch

29.5., 17:30 / HAU1
Peter Laudenbach und Toshiki Okada im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung 

Japan Syndrome – Kunst und Politik nach Fukushima 20.–29.5.2014 / HAU1, HAU2, HAU3



3332

Nina Fischer & Maroan el Sani
Spirits Closing Their Eyes
Installation, 2013, 72 Min.
Japanisch mit englischen Untertiteln

Ein Film über das Leben in Japan nach dem 11. März 2011. Es geht
nicht um die sichtbaren Schäden des Erdbebens und des Tsunamis,
auch nicht um Aktivitäten wie Wiederaufbau oder Aufmunterung, son-
dern um die unscheinbaren und oft unsichtbaren Veränderungen. Die
Dokumentation richtet den Blick auf einen physischen und psy-
chischen Ausnahmezustand, der von aktueller Bedrohung bis zum sub-
tilen Wandel der Alltagsgewohnheiten reicht.
Die Berliner Künstler Nina Fischer und  Maroan el Sani haben längere
Gespräche mit Menschen aus unterschiedlichen Regionen Japans ge-
führt. Wir sehen Flüchtlinge, die nach der Reaktorkatastrophe ihre Hei-
mat verlassen haben; Familien in Tokyo, die sich an den täglichen Um-
gang mit dem Geigerzähler gewöhnt haben; SchülerInnen, die ein Re-
ferendum gegen Atomkraft organisieren; ForscherInnen, die billige
Strahlenmessgeräte aus recycelten Plastikflaschen entwickeln; oder
KünstlerInnen, die ein Festival im verstrahlten Fukushima veranstal-
ten.
“Spirits Closing Their Eyes” verbindet diese Gespräche mit Aufnahmen
von Orten, die Situationen und Stimmungen eines Landes abbilden. Die
Arbeit enthält darüber hinaus eine Reihe kurzer Filmporträts. Alle In-
terviewpartner blicken für eine Minute in die Kamera und denken an
die Zukunft, die für die meisten ungewiss ist.   

Mit freundlicher Genehmigung der Künstler und der Galerie Eigen+Art, Leipzig/Berlin.

Nina Fischer & Maroan el Sani
PET Bottle Shield
Installation, 2014

Es geht um einen Lehrer aus der Präfektur Fukushima, der entdeckt,
dass mit Wasser gefüllte Pet-Flaschen radioaktive Strahlen blockieren
können. Vorher sah sich die Grundschule mit der Situation konfrontiert,
dass die Strahlungswerte auf dem Schulhof etwa 10 bis 30 Mal höher
waren als in den Klassenzimmern. Die Tatsache, dass verbrauchte
Brennstäbe aus Atomkraftwerken in Wasserbecken gelagert werden,
brachte den Lehrer auf den Gedanken, dass Wasser die Fähigkeit hat,
Strahlungsaktivität zu vermindern. Ein in der Schule durchgeführtes
Experiment mit einem Wassertank bestätigte die erwartete Wirkung.
Daraufhin startete der Lehrer einen Aufruf unter den Eltern. Es wurden
1600 Pet-Flaschen gesammelt, mit Wasser befüllt und in den Klassen-
räumen verteilt. Ein Beispiel gemeinschaftlicher – und symbolischer –
Selbsthilfe, während die Behörden aufgrund mangelnder Vorgaben sei-
tens der Regierung und unübersichtlicher Informationslage weitge-
hend untätig bleiben.   

Mit freundlicher Genehmigung der Künstler und der Galerie Eigen+Art, Leipzig/Berlin. .

Japan Syndrome – Kunst und Politik nach Fukushima 20.–29.5.2014 / HAU1, HAU2, HAU3

Hikaru Fujii
3.11. Art Documentation
Videodokumentation, 2011–ongoing
Japanisch mit englischen Untertiteln

Der Filmemacher Hikaru Fujii begann bereits drei Wochen nach der Kata-
strophe vom 11. März 2011 mit der Arbeit an seiner “3.11 Art Documen-
tation”. Über den Zeitraum von etwa einem Jahr reiste er wiederholt meh-
rere Wochen in das Katastrophengebiet, um an verschiedenen Orten – in
verwüsteten Kulturzentren, Schulen oder Notunterkünften – mit der Ka-
mera zu verfolgen, mit welchen Konzepten und Strategien verschiedene
Akteure aus Kunst und Kultur auf das Desaster reagierten. Dokumentiert
sind sehr heterogene Aktivitäten: Gedenkveranstaltungen, Aufräumarbei-
ten einer Gruppe von Freiwilligen in einem vom Tsunami getroffenen
Wohnhaus, die erste Probe einer Brass Band nach der Katastrophe. An-
gesiedelt zwischen Gedenken, Analyse und der Aufforderung zu konkre-
tem Handeln stellt Fujiis Videoarchiv eindringliche Fragen nach der Funk-
tion von Kunst und deren filmischer Dokumentation.  

Kamera, Schnitt: Hikaru Fujii; Partner: Sendai Mediatheque; Gefördert durch: ARTS NPO AID

Hikaru Suzuki
Mr. S & Doraemon
Video, 2012, 15 Min. / Japanisch mit deutschen Untertiteln

Die zweiteilige Videoarbeit verknüpft eine Selbstdokumentation des Künst-
lers und Regisseurs, am Tag nach der Katastrophe vom 11. März 2011, mit
Szenen des beliebten japanischen Anime-Klassikers “Doraemon”. Den Bild-
schirm seines Computers, auf dem Hikaru Suzuki die Ereignisse in der Ka-
tastrophenregion mitverfolgte, filmte der Künstler mit der Kamera ab. Fort-
an hielt er täglich Szenen aus seinem Alltagsleben fest. Die so entstehende
Chronologie seines “Fensters zur Welt” sind in umgekehrter Reihenfolge
montiert. Das Ergebnis ist eine verstörende Betrachtung über den “Lauf
der Geschichte”. Im zweiten Teil beraubt er 106 Folgen des Anime-Films
mit penibler Sorgfalt ihrer Hauptfigur. Übrig bleibt nur die Behausung des
Titelhelden – Doraemon selber ist permanent abwesend. Suzuki unterlegt
Szenerien des verlassenen Hauses mit Tonmaterial aus Nachrichtensen-
dungen vom 12. März 2011.     

Nina Fischer & Maroan el Sani
Contaminated Home
Installation, 2014

Die Fotos aus der Serie “Contaminated Home” zeigen private Aufnahmen
einer Familie aus der Präfektur Fukushima, die ihr nur 23 km vom hava-
rierten Atomkraftwerk entfernt liegendes Haus in den ersten Tagen nach
dem Erdbeben verließ und nach Kyoto zog. Seit der Flucht im März 2011
fahren die Protagonisten einmal im Monat für einige Tage zurück, messen
die Strahlung und vergleichen sie mit den offiziellen Werten. Die Fotoserie
und das begleitende Interviewmaterial dokumentieren die Visiten des im
Wald gelegenen “trauten Heims”. Diese Scheinidylle lässt die Bedrohung
durch die Kontamination um so irrealer erscheinen.   

Mit freundlicher Genehmigung der Künstler und der Galerie Eigen+Art, Leipzig/Berlin. .

INSTALLATION
Tadasu Takamine VIDEOINSTALLATION

Japan Syndrome – Berlin Version #3
Japanisch mit englischen Untertiteln
21.–29.5., täglich ab 18:00 / Eröffnung: 20.5., 19:00 / HAU2

Tadasu Takamines performative Videoarbeit und Installation “Japan Syndro-
me” ist ein Kommentar zur derzeitigen, nach wie vor unüberschaubaren Si-
tuation in Japan nach dem Erdbeben und dem Nuklearunfall vom 11. März
2011. Die Folgen dieses Ereignisses für die betroffenen Regionen und Japan
insgesamt sind ebenso unsichtbar wie nicht messbar, reichen aber weit in
das alltägliche Leben der Menschen hinein. Takamine, ehemaliges Mitglied
der legendären Performance-Gruppe Dumb Type, erforscht Fragen zeitgenös-
sischer Biopolitik, oft unter Einbeziehung seiner eigenen Körperlichkeit und
seiner persönlichen Biografie. Die 3-Kanal-Videoarbeit “Japan Syndrome”
zeigt theatrale Re-enactments von Szenen, die sich während seiner Recher-
che in Lebensmittelgeschäften der Städte Kyoto, Yamaguchi und Mito tat-
sächlich abgespielt haben. Sie demonstrieren, was passiert, wenn die Men-
schen in Japan beginnen, Fragen zu stellen. Die Kunden, die sich in den Läden
nach der Herkunftsregion und radioaktiven Belastung der Produkte erkundi-
gen, treffen bei den Angestellten abwechselnd auf Beschwichtigungen und
auf Schweigen. Takamine spiegelt so die Strategien der Verschleierung und
der Verleugnung von Gefahr, die sowohl die Regierungspolitik, die Medien wie
auch die zwischenmenschliche Sphäre nach der Katastrophe in Japan  präg-
ten. In Berlin wird “Japan Syndrome” in Kombination mit Takamines Foto-In-
stallation “Nuclear Family” gezeigt. Sie bringt Takamines Familiengeschichte
mit einer Chronologie weltweit durchgeführter Atomtests zusammen.

“Japan Syndrome” wird zum ersten Mal in Deutschland präsentiert. Die Arbeit war Teil der Einzelausstellung “Tadasu Takamine’s Cool

Japan” im Art Tower Mito 2012, kuratiert von Mizuki Takahashi. Dank an: Casco – Office for Art, Design and Theory (Utrecht).

Yukihiro Taguchi INSTALLATION

Confronting Comfort #2
Open House 20.–29.5. / HAU2 (Open Air) 

Vor einem Jahr kündigte Yukihiro Taguchi seine Wohnung und zog auf die in
Kreuzberg, unweit der Oberbaumbrücke, angesiedelte “Cuvrybrache”. Im tiefen
Winter baute er gemeinsam mit der Architektin Chiara Ciccarello aus dem
Treibgut Berlins die erste wirklich stabile “Pionierhütte” auf der zunehmend
ideologisch umkämpften Freifläche, die emblematisch für die jüngste Berliner
Geschichte, für politische Konflikte und soziale Ängste, aber auch für die kul-
turelle Anziehungskraft der Stadt steht. Künstlerische Arbeit und tägliches Le-
ben, Öffentliches und Privates, Rückzug und Ungehorsam verschmelzen in der
sozialen Plastik des Wahlberliners aus Japan. Die Erfahrung der Einfachheit in-
mitten der Stadt, ein “Ende des gewohnten Alltags”, Heizen mit Holz und weit-
gehender Verzicht auf Strom, führt Taguchi immer wieder zum Band der Ge-
meinschaft (kizuna), das – als politisches Werkzeug missbraucht – auch
schnell zur Fessel wird. In einer öffentlichen Installation vor dem HAU2 und in
seinem Haus lädt Yukihiro Taguchi gemeinsam mit Chiara Ciccarello und dem
Kurator und Kulturwissenschaftler Lutz Henke zum Essen, Diskutieren und
Nachdenken über Desaster und Solidarität, Erinnerung und historische Zäsuren
oder Katastrophentourismus als Strategie ein. Verbindet Berlin nach der Mauer
und Japan nach Fukushima mehr, als auf den ersten Blick zu vermuten ist?

PARCOURS 3.11
21.5.–29.5. täglich ab 17:00 
Eröffnung: 21.5, 18:00 / HAU1 / Eintritt frei

Der “Parcours 3.11” verwandelt den Theatersaal, das Foyer und die
Umgänge des HAU1 in einen Kosmos unterschiedlicher filmischer und
installativer Annäherungen an den 11. März 2011 und seine sichtba-
ren wie unsichtbaren Folgen auf das Leben der Menschen in Japan.
Akira Takayama interviewt in seinem Langzeit-Archiv “Referendum
Project” Jugendliche aus verschiedenen Regionen Japans, Hikaru Fujii
dokumentiert als filmischer Ethnologe Reaktionen von Künstlern und
Kulturinitiativen auf die Katastrophe. Nina Fischer und Maroan el Sani
porträtieren Menschen, die aufgrund der radioaktiven Verseuchung ih-
re Heimat verlassen mussten. Hikaru Suzuki bringt die beliebte Anime-
Figur Doraemon filmisch zum Verschwinden.

Akira Takayama
Referendum Project (2011/2014)
Japanisch mit englischen Untertiteln

Inspiriert von einem Besuch des Kernkraftwerks Zwentendorf  bei Wien,
dessen Inbetriebnahme durch eine Volksabstimmung im Jahr 1978 ge-
stoppt  wurde, hat Akira Takayama die Idee des “Referendum” zur
Grundlage eines Langzeitprojektes gemacht. In Japan, wo bisher noch
nie eine Volksabstimmung durchgeführt wurde, ist ein Referendum bis-
her nur im Modus der Fiktion – als künstlerische Handlung – möglich. 
Das Projekt dokumentiert und sammelt “Stimmen”, die selbst bei einer
tatsächlichen Volksbefragung niemals gehört würden. Im Rahmen meh-
rerer Reisen in verschiedene Regionen Japans hat Takayama seit 2011
mehr als 1000 Schülerinnen und Schüler auf der Basis eines Fragenka-
talogs interviewt, der um die Alltagsgewohnheiten und die Zukunfts-
wünsche  der Jugendlichen kreist. Die Antworten der 12 bis 14 Jahre
alten Jugendlichen zeugen einerseits von verwegenem Einfallsreich-
tum, spiegeln aber – zum Teil auf durchaus bedrückende Weise – ab-
geklärte Phrasen aus der Erwachsenenwelt. Für die Berliner Version der
Installation wurde das Archiv um Gespräche erweitert, die der Regis-
seur und Dokumentarist im März 2014 mit Kindern und Jugendlichen
aus Hiroshima und Nagasaki geführt hat. Mit dieser Entscheidung
spannt Akira Takayama einen Bogen von den Atombombenangriffen
am Ende des 2. Weltkriegs und den durch die ausgelösten Traumata
zu nuklearen Katastrophe von Fukushima.   

Produktion: Festival/Tokyo, Port B. Koproduktion: Wiener Festwochen. Mit Unterstützung von The Japan Foundation, The

Saison Foundation, Association for Corporate Support of the Arts (KMK), GBF und The Northeast Japan Earthquake Restora-

tion Fund.



20.5.
20.–29.5. / HAU2 (Open Air)

Yukihiro Taguchi
Open House: “Confronting Comfort #2”

19:00 / HAU2 / Eröffnung / 21.–29.5., täglich ab 18:00 
Tadasu Takamine
Japan Syndrome – Berlin Version #3
Japanisch mit englischen Untertiteln / Eintritt frei

20:00 / HAU2 Toshiki Okada / chelfitsch
Current Location
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

21.5.
19:00 / HAU2 Toshiki Okada / chelfitsch

Current Location
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

21:00 / HAU1 Tori Kudo & Maher Shalal Hash Baz
Konzert

18:00 / HAU1 / Eröffnung / 22.–29.5., täglich ab 17:00 / Eintritt frei
Parcours / Salon 3.11
Installationen, Gespräche, Filme 
Parcours 3.11
Akira Takayama: Referendum Project 
(2011/2014) 
Hikaru Fujii: 3.11 Art Documentation 
(2011-ongoing)
Nina Fischer & Maroan el Sani: 
Spirits Closing Their Eyes (2013)
PET Bottle Shield (2014)
Contaminated Home (2014)
Hikaru Suzuki: Mr. S & Doraemon (2012)

22.5.
17:30 / HAU1 Salon 3.11 / Hikaru Fujii und 

Stéphane Bauer im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung
Eintritt frei

19:00 / HAU3 Takuya Murakawa
Zeitgeber / Premiere (Europa)
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

20:30 / HAU1 Hikaru Fujii
PROJECT FUKUSHIMA!
Dokumentarfilm, Japan 2012, 90 Min.
Japanisch mit englischen Untertiteln
Eintritt frei, Spenden für das NPO “PROJECT FUKUSHIMA!” erbeten

23.5.
17:30 / HAU1 Salon 3.11 / Tadasu Takamine 

und Steffi Richter im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung
Eintritt frei

19:00 / HAU3 Takuya Murakawa
Zeitgeber
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

20:30 / HAU1 Hikaru Fujii
Asahiza
Dokumentarfilm, Japan 2013, 74 Min. / Preview 
Japanisch mit englischen Untertiteln

Im Anschluss Gespräch mit Hikaru Fujii und 
Akira Takayama
Moderation: Steffi Richter 
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

24.5.
15:00 / Salon 3.11 / Open House: “Dis-Cuvry –
Cuvry-Brache* Confronting Comfort #1” / Mit Yukihiro 

Taguchi, Chiara Ciccarello und Lutz Henke 
* Treffpunkt: Schlesische Str. / Ecke Cuvrystr. / Eintritt frei

19:00 / HAU3 Takuya Murakawa
Zeitgeber
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

Im Anschluss: Takuya Murakawa und 
Hans-Thies Lehmann im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

20:30 / HAU2 Phänomen Manga – Japanische Comics und
3.11 / Mit Jaqueline Berndt und Steffi Richter
Deutsch mit japanischer Übersetzung

25.5.
18:00 / HAU1 Salon 3.11 / Sachiko Hara

Hiroshima Salon / Deutsch und Japanisch

20:00 / HAU2 Ende der Komfortzone? 
Kunst und Politik nach Fukushima
Mit Chiaki Soma, Hiromi Maruoka, Akira Takayama,
Steffi Richter / Moderation: Stefanie Carp
Deutsch und Japanisch mit Simultanübersetzung / Eintritt frei

26.5.
17:30 / HAU1 Salon 3.11 / Atsuhiro Koizumi (Sangatsu) 

und Christoph Gurk im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung / Eintritt frei

20:00 / HAU1 Nina Fischer & Maroan el Sani
I live in Fear – After March 11
Deutschland, Japan 2014, 29 Min.

Im Anschluss Toshiki Okada, Nina Fischer & Maroan el 
Sani im Gespräch / Moderation: Elke Buhr
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung

Akira Kurosawa
Ikimono no kiroku / I live in Fear
Japan 1955, 103 Min. / Japanisch mit deutschen Untertiteln

27.5.
ab 18:00 / HAU2 Salon 3.11 / Open House: “Confronting 
(Open Air) Comfort #2” / Mit Yukihiro Taguchi, 

Chiara Ciccarello und Lutz Henke
Eintritt frei

20:00 / HAU1 Sangatsu / Konzert

28.5.
17:30 / HAU1 Salon 3.11 / Kyoichi Tsuzuki und 

Christoph Gurk im Gespräch
Englisch / Eintritt frei

20:00 /  HAU2 Toshiki Okada / chelfitsch
Super Premium Soft Double Vanilla Rich
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

29.5.
17:30 / HAU1 Salon 3.11 / Toshiki Okada und 

Peter Laudenbach im Gespräch
Deutsch und Japanisch mit deutscher Übersetzung / Eintritt frei

20:00 /  HAU2 Toshiki Okada / chelfitsch
Super Premium Soft Double Vanilla Rich
Japanisch mit deutschen und englischen Übertiteln

22:00 / HAU1 Late Night Lecture Performance 
mit Kyoichi Tsuzuki
Englisch



www.hebbel-am-ufer.de Gefördert durch die Kulturstiftung des Bundes

Adressen: HAU1 – Stresemannstr. 29, 10963 Berlin / HAU2 – Hallesches Ufer 32, 10963 Berlin  / HAU3 – Tempelhofer Ufer 10, 10963 Berlin  
Kasse: T. +49 (0)30 – 259 004 -27 / Tageskasse HAU2: Mo–Sa 15–19 Uhr / Abendkasse eine Stunde vor Vorstellungsbeginn / Online-Buchung: www.hebbel-am-ufer.de
Impressum: Konzept: Annemie Vanackere, Christoph Gurk / Künstlerische Mitarbeit: Jana Bäskau, Ulrike Krautheim / Produktionsleitung: Jana Bäskau, Ulrike Krautheim / Redaktion: Ulrike Krautheim, Christoph Gurk, Jana Bäskau, 
Annika Frahm, Annemie Vanackere / Fotos: Kyoichi Tsuzuki / Gestaltung: Jürgen Fehrmann / Mit besonderem Dank an Stéphane Bauer und den Kunstraum Kreuzberg/Bethanien, The Japan Foundation, Hans-Thies Lehmann, 
Hiromi Maruoka, Takio Okamura, Prof. Dr. Steffi Richter, Makiko Yamaguchi / Druck: Henke Pressedruck / Hrsg.: HAU Hebbel am Ufer, Mai 2014 / Künstlerische Leitung & Geschäftsführung: Annemie Vanackere.


